لوك غرديه

ج. تسنواتي

فَلْسُفِيْ لَا لَكُوْ الْمُرْكُولُ الْمُرْكُولُ الْمُرْكُولُ الْمُرْكُولُ الْمُرْكِينِ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُرْكِينِ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُرْكِينِ الْمُؤْكِدُ الْمُؤِكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِلِيلُولِي الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِلِيلِ لِلْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِلِيلُ لِلْمُؤْكِدُ الْمُؤْكِدُ لِلْمُؤْكِلِكِلِلْمُ لِلْمُؤْلِكِلْمُ لِلْمُؤْكِلِلْمِ لِلْمُولِلْمُ لِلْمُؤْلِكِلْمِ لِلْمُؤْل ببن الاستالام والمسيحية

الجئزءالثاني

نقتله إلى العربية

الأثالدكتورفريدجرر

اشيخ لدكنور صبح الصالح

أشاذا لإشلاميّات وفقرا للغيّر في كلية إلاّداب

المناذ الفكرالعرب في كلية الآداب الجسامة اللبناية





دَارُالعِلَالِيَيْنَ جيرُوت





# 

تأليف

ج .تئنواتی

لوپ غرديَه

نق له إلى العرَبِيّة

الأثب الدكتور فريد يحبر ابناذ الفكرالعربيث في كلية إلآدابث اشيخ لدكنوصبح الصالح ائهاد الإشلاقيات وفقياللذ في كلية إلآراب

بابجتامِ عداللبناينه

انجزدالثاين

دار العام الملايين

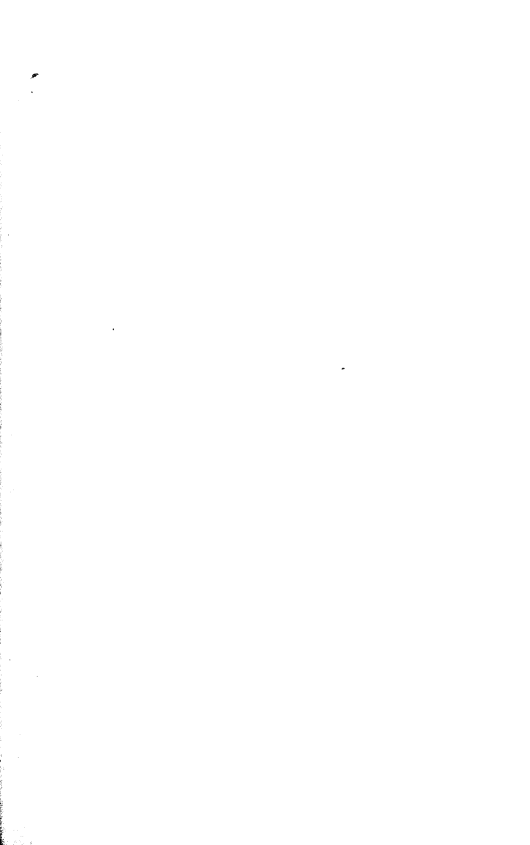
ص.ب ۱۰۸۵ - ښيروت

### جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الاولى ١٩٦٧ الطبعة الثانية مسزيران (يونيو) ١٩٧٩ نشأة عِلم اللاهوت المسِّيعِيّ وموافقات للفكرا لإشلاميّ إن هذا الجزء الثاني من كتابنا لا يبتغي فهم علم الكلام مباشرة . إنما نسعى فيه إلى إبراز إحدى قضيتن : إما الالتقاءات التي وقعت تاريخياً بين الفكر الإسلامي وعلم اللاهوت المسيحي ، وإما المقابلات التي ربما قامت على مدى أوسع فلسفياً وعقدياً – تشابهاً واختلافاً – ووسيعنا أن نثبت بين الطرفين وجودها . وفي سياق الفصلين التاليين ، سوف تكون نشأة علم اللاهوت المسيحي هي المركز الذي ينبعث منه نظرنا . ونود لو نوضح أمراً لا نرتاب فيه : وهو الإثراء الذي نوفره لمثل هذا البحث إذا ما ذكرنا المشكلات التي عرضت – بقياس متجانس – للكلام وللفلسفة على السواء . ونضيف أيضاً أن إخراج هذا الجزء جاء طباعة "، عروف من الحجم الصغير . ولقد تعمدنا فيه ذلك لنستزيد من إبرازه في طابع الاستطراد ، وإن بدا هذا الاستطراد في نظرنا أمراً ضرورياً .

## الفَصْلُ الْأَوَّل

النِّت رعلِم الكلامُ بالفِكر السيحيّ في عهندِ آبا والكنيت:



خلال السنين الأولى من القرن الثامن الميلادي (الثاني الهجري) التقى و دمشق علم الكلام ، وهو في طور الاختار ، بالفكر المسيحي كما أخرجه الآباء اليونانيون طوال سبعة قرون ، « مجسداً » آنذاك على وجه الحصوص بالعلامة يوحنا الدمشقي العظيم . وفي القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، التقى علم اللاهوت – وقد كان بجد في « المدرسيّة » صبغة توازنه – بالفلسفة الإسلامية ، ومن خلالها بأرسطو . وقع ذلك يوم أخذ علم الكلام ، بالرغم من مقاومته للفلسفة ، يستعير من هذه الفلسفة مواد فلسفية عظياً قدرها . ثم في أيامنا هذه ، قامت محاولات لتجديد علم الكلام ، أنشأ أصحابها ينظرون بدورهم في القرن الثالث عشر الميلادي ، ابتغاء الاستفادة من تحقيقاته العظيمة . ويطيب لهم البحث عما عسى أن يكون لهذه التحقيقات من تأثير في عصرنا الحاضر .

فماذا تعني هذه الالتقاءات ، ثم تلك الأزمنة الطوال التي ساد فيها الانفصال ؟ إن الذي يهمنا هاهنا بالذات ، ليس المشكلة التاريخية المتعلقة بالمصادر ، وما وقع من التأثيرات . أجل ، سنلم بهذه المشكلة إلماماً عابراً ، بالرجوع إلى الأبحاث الفيرادية التي أمدنا بها أهل الاختصاص . ولكن عملا ضخماً ، مُسفيراً عن تأثير ثقافي عظيم ، ما ينفك يستدعي التجلية والتنقيب على هذا الصعيد .

فعلى المستوى الأدنى إلى الفلسفة الذي هو مستوانًا ، يَـر دُ السوَّال

بالشكل التالي: إنا نواجه . في الإسلام والمسيحية . منهجيتين دينيتين نسميها كلتيها «علم العقائد» . وكلتاها تعالج «أموراً متعلقة بالله» و «حقائق متعلقة بالإيمان» . ولقد التقتا قليلاً أو كثيراً في عهدين على الأقل مر بها خطها البياني التاريخي . ثم إنا نعرف كيف تطور «علم العقائد» في الإسلام على الأقل . فهل نجد لمشكلاته الخاصة ومراحل تطوره . وضروب الإخفاق التي اعتورته . شيئاً خاكيها لدى علم اللاهوت المسيحي في نشأته ؟ إذا كان الجواب بالإنجاب . انتفت كل رببة في يتيحه لنا هذا التقابل . مها يكن من أمر التأثيرات المتبادلة . من تبين أوضح للمدى الثقافي الذي تنطوي عليه كل من المنهجيتين . كما أن هذا يزيدنا عمقاً الدى تفهمنا للقيم التي التزمها في علم الكلام أصحابه .

ألا وإنا لن نورد هنا ملخصاً لتاريخ الفكر في المسيحية ، بل لن نسرد تاريخ علم اللاهوت بأسره ، إذ لا بد لنا من افتراضه أمراً معروفاً (ه) . فلندع جانباً المذاهب والمناظرات المذهبية ، وانقتصر على ذكر بعض أساء وأحداث امتازت عن سواها بما وسعها أن تلقيه من أضواء على مفهومي «طبيعة» العلم الديني و «منهجه» بالوجه المذي تطورا عليه عبر الأحيال . ولنتخذ ، تحقيقاً لذاك ، عكمن هادين لنشأة علم اللاهوت في المسيحية . وهما من تاريخه العهدان اللذان أتيب له فيها أن يواجه الثقافة العربية الإسلامية في واقعها : القرن الشامن والتاسع ، وهو عهد آباء الكنيسة اليونانيين في أصائله . وهو عهد المؤلفات والتاسع ، وهو عهد آباء الكنيسة اليونانيين في أصائله . وهو عهد المؤلفات بالمدرسية » اللاتينية الذي يكاد ، من زاوية علم الكلام ، يوافق عهد التخريجات الأولى المنبثقة من «طريقة المتأخرين» . كان لهذين العهدين ، التخريجات الأولى المنبئة من «طريقة المتأخرين» . كان لهذين العهدين ، اللذين نعقد لكل منها فصلاً . أهمية من الطراز الأول لعلم اللاهوت في المسيحية . ولذلك لن نتردد في أن نستمد من الماضي الذي يرتبطان

به كله ما ينبغي لها من ضياء . وأن نستحضر من أجلها النتاج النظري الذي تأخر عنها وكان منبثقاً منها .

وهكذا ننطلق من هاتين الموافقتين التاريخيتين لنحاول إبراز المشكلات التي تتقابل ، تماثلاً أو تبايناً . في كل من علم الكلام وعلم اللاهوت . وهي مشكلات أثارها ، لدى الطرفين ، وعي متزايد لأغراضها ومناهجها الحاصة . كان لزاماً عليها أن يتابعاه .

# في عهد نشأة علم الكلام

لقد بينا ، في الفصل الأول من الجزء الأول ، ما كمان للفكر المسيحي ، وما كان ليما بكدا رداً ضرورياً على المسيحية ، من تأثير على علم الكلام : لقد كانت هاتان الظاهرتان لعلم الكلام بمشابة الجميرة للعجين . فهكذا أثيرت مشكلات الاختيار ، وكلام الله غير المخلوق ، والصفات الإلهية ، والتنزيه .... والآن لنغض الطرف عن الوجوه الفرعية المتشعبة التي بدت عليها المناظرات كما التزمها يومنذ أصحابها ، ولننظر إلى الوجه التاريخي الشامل الذي كان عليه الفكر اللاهوتي في مسيحية ذلك العهد . لقد كان هذا الفكر . يوم التقى بعلم الكلام الناشىء ، معتزاً بماض طويل مجيد ، إذ تم له الازدهار في عهد آباء الكنيسة ، فطفق يتباهى بأئمته المانية العظام اليونانيين واللاتينيين ، مستنداً إلى التحديدات يتباهى بأئمته المانية العظام اليونانيين واللاتينيين ، مستنداً إلى التحديدات مع ذلك شيئين لا بد من ذكرهما : أولها ما بدا عليه الفكر المسيحي مع ذلك شيئين لا بد من ذكرهما : أولها ما بدا عليه الفكر المسيحي آنذاك من مظهر يخلو في ذاته من كل تباين بين العقل والإيمان،أي بين

العلم في مستوى الأمور الطبيعية وفي مقام الأمور الفائقة للطبيعة التي يعجز العقل بحد ذاته عن إدراكها . وقد كان هذا المظهر خاصاً بعهد آباء الكنيسة ، فلم محتج بما تجلّى فيه من الحكمة إلى أن يستوي علماً منظماً . والثاني هو أن الكنيسة اليونانية في هذا القرن الثامن كانت ضحية « الهرطقة » والانشقاق ينقضان عليها من كل صوب وجانب . على أنا نضيف أيضاً أن فكر آباء الكنيسة اليوناني – وهو يومذاك بنجوة من الانحطاط – كان بإشعاعه الساطع شديد الإشراق . إلا أنه ، في الواقع ، لم يكن بينه وبين فكر الآباء اللاتينين اتصال قط . فنحن إذن أمام ظاهرتين رئيستين لا بد مسن تعليلها : ظاهرة « الهرطقات » والانشقاقات التي توزعت في ذلك العهد بين نساطرة ويعاقبة (١) ، وجذبت إليها عدداً ضخماً من الناس ، وكان لها من التأثير الثقافي ما كان . والظاهرة الثانية هي النفوذ الواسع الذي كان القديس يوحنا الدمشقي قد أحرزه آنذاك .

### ا \_ كنائس النساطرة واليعاقبة

لم يكن بد من أن تأخذ الدهشة ، في القرون الأولى للهجرة ، الفاتحين العرب وهم من الخارج يراقبون كثرة المذاهب والفرق المسيحية . ولم يكن بد من أن تفوتهم أصالة الإيمان الصحيح والوحدة العقدية . والكتاب الكاثوليكيون ، عندما يلخصون تاريخ الفكر اللاهوتي ، يطيب لهم أن يصفوه أتم ما يكون تناسقاً في سياقه . فكأن الأضاليل ، والانشقاقات ،

١ ليس علينا أن نحدها هنا ، ونكتفي بأن نذكر أن القضايا التي يدور البحث حولها هي تلك التي
 تتعلق بالمسيح : أهو ذو طبيعتين أم ذو طبيعة واحسدة ، وقضية وحدة الأقنوم في المسيح .

والهرطقات تعرف كيف تسلك نفسها بنفسها في موضعها من التصنيف ، بقدر ما يتحقق للرسالة التي يقوم بتبليغها العلماء والآباء ، من النفوذ ومن حراسة الدين ما للإمامة الدينية العظمى . فلا غرو إن أرشد ذلك كله أولئك المؤرخين ، في كل عهد ، إلى إبراز قطب ظاهر ، أو قمة للفكر وللبحث اللاهوتي ، يحددون معالمه لما سوف يقبل مسن الأجيال .

ولكن هل كان ممكناً أن تمسي هذه النظرة التاريخية الصافية ، هي نظرة المسلمين في العهد الذي نخوض فيه ؟ عندما قامت الحلافة في جزيرة العرب ، ثم فتحت الشرقين الأوسط والأدنى ، كانت المسيحية في هذه الأقطار موزعة بين كنيسة اليعاقبة ، وكنيسة النساطرة ، والكنيسة الكاثوليكية أو المملكية ، التي كان يطيب للمنشقين أن يسموها الكنيسة «الحكقيدونييّة» (١) . ولم يكن النساطرة واليعاقبة هم الأقل قدراً (١) : فمنذ قرن أو قرنين كانت الحيرة عاصمة النساطرة العرب الكبرى ، وكانت تقع في جنوبي الكوفة على أبواب بادية الشام ، محكمها الأمراء اللخميون الذين خضعوا للفرس وانتهى بهم الأمر إلى اعتناق المحيحية ديناً لهم . ثم أزال الفرس ولاية اللخميين سنة ٢٠٢ ، وفتحت المدينة ، سنة ٣٦٠ ، أبوابها للمسلمين من غير قتال . ومنذ القرن السادس ، كان قد لحأ إليها ودخل تحت نفوذ الفرس ، قوم من القائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح ، اضطهدهم الإغريق . إلا أن العاصمة الكبرى للعرب القائلين

إنها اعترفت بما قرره المجمع المسكوني الحلقدوني ( ٥١ ) ، على خلاف النساطرة
 و اليعاقبة .

٢ في ما يتعلق بهذا العهد كله ، راجع بردنهيڤر ، « تاريخ الفكر في الكنيسة القديمة »، هردر فريبورغ ، ٥ مجلدات ١٩٠٢ – ١٩٣٢ م ؛ روبير دڤريس، « بطريركية انطاكية منذ استقرار الكنيسة حتى الفتح العربي » ، غبلدا ، باريس ، ١٩٤٥ م . انظر أيضاً وندروسويهان « الإسلام وعلم اللاهوت المسيحي » ، الجزء الأول ، ح ١ ، المقطع الأول ( لندن ١٩٤٥ م ) .

بالطبيعة الواحدة في المسيح ، كانت بنصرى ، شرقي الأردن . وكان يحكمها وال تتولى بيزنطة تعيينه مباشرة ، أو أمير من أمراء الغساسنة . وهم عرب مسيحيون ، يعمل لحساب بيزنطة (١) . هذا وإن اضطهادات الإغريق لليعاقبة القائلين بوحدة الطبيعة في المسيح ، كان من شأنها أن تثير ما أثارت من الأحتماد والضغائن . فاستسلمت بنصرى بدورها . للمسلمين سنة ٦٣٤ ، والتزمت دفع الجزية . وكان يحق للنساطرة أن يباهوا ببعض المراكز الفكرية . أما اليعاقبة فأكثروا عدد المدارس في القرى ، ثم اقتدى بهم النساطرة بعد ذلك . وأنشأ كيلا الطرفين أديرة كثيرة (٢) .

كانت المراكز الثقافية الكبرى في الشرق الأوسط وبلاد فــارس للنساطرة (٣). على حين كانت المراكز الريفية والبدوية في بلاد الشام وجزيرة العرب ثم في مصر ، لليعاقبة القائلين شكلاً بالطبيعة الواحدة في

انظر بوهل، في EI، المقال « بصرى » . إنا ترى صحيحاً ما ينتهي إليه بوهل من أن السلطة في بصرى ذاتها لم تكن بين أيدي الغساسة ، بل بين يدي الحاكم البيز نعلي . لكنه كان الغساسة مع ذلك سيطرة حقيقية على القبائل العربية اليعقوبية المنتشرة في المنطقة ؛ وكانت عساصمة تلك الفبائل هي بصرى . ولقد كان الملك الغساني الحارث بن جبلة الذي تغنى به ميخائيل السوري، وبوجنا الأسيوي ، بين يدي يعقوب بن عداي ، القوة السياسية الحساسمة لتثبيت كنيسة اليعاقبة . وهي لعمري قوة سياسية مستعدة دائماً إلى أن تلجأ إلى وسائل العنف لفض كل نزاع عقدي .

كان لليعاقبة ١٣٧ ديراً في منطقة دمشق وحوران وشرقي الأردن في القرن السادس الميلادي .
 انظر ف . نو ، « العرب المسيحيون في ما بين النهرين وسورية من القرن السابع إلى القرن الثامن »
 دفاتر الجمعية الأسيوية ، المطبعة الأهلية ، باريس ١٩٣٣ م ، ص ٦٢ .

٣ كان من النساطرة عرب نجران أيضاً . ولقد تلقوا ، في ما يبدو ، من النبي ذاته كتاب أمان ، أصبح المشال لكتب العهد الممنوحة لأهل الذمة بعد ذلك . وأثبته ابن العبري في كتابه « تاريخ الكنائس » . وكان يطيب للنساطرة أن يهنئوا أنفسهم بما كان بينهم وبين المسلمين من تفاهم . هذا هو معنى نص لإيليا النصيبي يذكره ف. نو ، « انتشار النصارى في آسية » ، محاضرات متحف غيبيه ، ح ٠٤ ، ص ٢٦٩ .

المسيح ، تابعين في ذلك سڤيروس الأنطاكي (١) . ولقد نظم هذه الفرقة التي أضحت كنيسة البعاقبة ، أسقف الرها يعقوب بن عدًاي ( ٥٠٥ – ٧٨ م ) . وإلى كنيسة البعاقبة انتمت طائفة من القبائل العربية ، ولا سيا قبيلة تعلّب قوم الأخطل (٢) الشاعر المسيحي الأكبر في البلاط الأموي . ومن البعاقبة أيضاً كانت القبائل العربية المسيحية التي حالفت المسلمين في حروبهم في السنين الهجرية الأولى ، ثم اعتنقت الإسلام بعد ذلك ديناً (٣) .

العلامة في الواقع على العقيدة الكاثوليكية ، ولكنه كان يصيغها صياغة القول بالطبيعة الواحدة في المسيح بسبب تأويله السيء الفظة « طبيعة » في اليونانية ( فيزيس ) . وهو من المنشقين لأنه أبى الاعتراف بنقريرات المجمع الحلقدوني التنظيمية ، ولكنه من حيث العقيدة لا يتبع او تيمنيس بل القديس كيريلس الاسكندري . انظر لوبون « المذهب السفيري في وحدة الطبيعة في المسيح » ، وفون ، ١٩٠٩م، وجوجي DTC المقالات « اوتيمنيس » ، « مذهب الطبيعة الواحدة في المسيح » ، « مشيروس الانطاكي » . انظر أيضاً روبير شدياق في مقدمته « المرد الجليل » للغزالي ، الجزء الثالث ، الفصل الثاني . ( ه )

٧ نعرف أن الأخطل شاعر بني أمية ، كان يحضر إلى بلاطهم معلقاً في عنقه صليباً ذهبياً ويعللب كؤوس الحمر أمامهم . ولقد حلل شخصيته الحذابة تحليلا لا يخلو من المحاباة (لكنه قائم على مستندات تاريخية صحيحة) هنري لامنس في كتابه «شاعر الأمويين» . انظر للمؤلف ذاته «دراسات في عصر الأمويين» ، بيروت ، ١٩٣٠م ، الفصل : «شاعر ملكي في بلاط بني أمية » ص ٢١١ – ٢٦٨ .

<sup>&</sup>quot; يقول هنري شارل: إن كنيسة اليعاقبة قد نجحت في تنصير العرب الرحل باعتهادها رسم الكهنة على نطاق واسع . و لا تدع النصوص السريانية لذلك شكاً إذا حللت ، مها غلا المؤرخون في الصدة الذي يذكرونه . لقد يروون مثلا أن يوحنا التلاوي رسم ١٧٠٠٠ كاهناً صدة أسقفيته و في هـذا من الكذب ما لا يخفى ، وإن كان الرواة يعترفون بأن الكهنة المرسومون هم من العوام ، لا يعرفون إلا تلاوة المزامير غيباً . انظر هنري شارل ، « المسيحية والإسلام بسين أعراب الشام في زمان الهجرة » ، في ETI ، في الفصل الثاني من سنة ١٩٤٦ م ، ص ٧٠ أما دخول هؤلاء الأعراب اليعاقبة في الإسلام فلقد كان سريماً . ولا ريب أولا أن اليعاقبة كانوا يضطفنون على بيزنطة اضطفافاً شديداً بعد المحن التي أرهقتهم بها بين الفينة والأخرى . ثم إن الإسلام طاب له في أو اثله أن يبدو ديناً أزل المرب قبل غيرهم . فاجتهد في جذب القبائل العربية المسيحية ، خلافاً لمما مع المتحضرين في مصر والشام وغيرهما . هذا وإنه ليظهر أخيراً أن العبادة الدينية والمعارف المقدية كانت لدى هذه القبائل المسيحية من البساطة بحيث إنهم لم يميزوا

وعندما أراد بطريرك بيزنطة سرجيوس (٦١٠ – ٦٣٨ م) ، في القرن السابع ، أن يضع لهذا التخالف حداً ، وجاء بما كان يزعم أنه تسامح متبادل بين الحصوم المختلفين . أدى به الأمر إلى خلق هرطقة جديدة ، وهي القول بارادة واحدة في المسيح . فانعقد المجمع المسكوني القسطنطيني الثالث وكفّر أصحاب هذا القول ( ٦٨٠ – ٦٨١ م) بعد أن كان القديس سوفرونيوس (١) . والقديس مكسيموس «المعترف» (ه) قد صرحـــا ببطلانه . أما الكنائس اليعقوبية فاستمر ازدهارها في الشام حتى أضحت . بعد الاتفاق بن بطريرك اليعاقبة في الشام وبطريرك الاقباط في مصر . هي الكنائس الحاكمة لجمهرة « المسيحيات » المصرية . ثم أراد بطريرك الاقباط في الاسكندرية أن يضمن لنفسه التخلص من سلطان بيزنطة ، فدعا إليها جيوش المسلمين وفتح لهم أبواب المدينة . وإذا ثبتت الأدلة . كما سنرى بعد حين ، أن الأمويين اتصلوا بالفرقة «الحَلْقُدُونية» ، فإن اليعاقبة والنساطرة طلوا في نظرهم خير ممثلي المسيحية . أما العباسيون في بغداد ، في القرن التالي ، فكانوا يقدّرون العقائد المسيحية من خلال النسطورية ، وينظرون نظرة واحدة إلى النسطورية والمسيحية ، فلا مجدون بينهما فر قاً <sup>(۲)</sup> .

<sup>-</sup> أول الأمر بين عقائدهم وبين الدين الحديد الذي جاء به محمد . انظر هنري شارل ، المقسال المذكور ، ص ٦٧ - ٨٩ . والمؤلف ذاته « الأعراب المسيحيون على التخوم وفي صحراء الشام أيام الهجرة » ، مكتبة الدراسات العليا ، لورو ، باريس ، ١٩٣٦ م .

٧ كان خلفاء بغداد أقل ترحيباً بالمسيحيين من خلفاء دمشق ، بل اضطهدوهم عند الحاجة كما فعل المتوكل عدو المعتزلة الألد . و ربما كان ذلك منهم نتيجة الاهمام بالدين الذي انطبع به الاصلاح العباسي . لكنه ربما كان تقيداً أيضاً ببعض التقاليد الساسانية . بيد أنه علينا أن فلاحظ اختلاف الأسباب التاريخية التي يمود إليها مصير المسيحيين واليهود لدى الطرفين . فإن الحرب مع بيز فطة=

ولو نظرنا من زاوية مذهبية وثقافية معاً ، لقلنا في هاتين الكنيستين البعقوبية والنسطورية اللتين واجهتها الحلافة الإسلامية : إنها تقدّمان إلينا فائدتين . الأولى هي أن لغتها الدينية والثقافية ، المتقدمة غالباً على غيرها من اللغات ، كانت أو أصبحت ، بعد ذلك ، اللغة السريانية (١) أخت اللغة العربية . فكلتاها سامية . وهذه الكنائس المنشقة . ولا سيا النسطورية (٢) . هي التي انتشرت بوساطتها ، في هذا العهد ، تلك الروة الفكرية التي أنتجها الآباء السريانيون الكاثوليكيون ، وفي طليعتهم الشاس العيالم القديس أفرام . لقد راق « نكو » و « طكور أند ريه » أن يبرزا التجاوب بين القديس أفرام . لقد راق « نكو » و « طكور أند ريه » أن يبرزا التجاوب بين بعض الأناشيد الرمزية التي نظمها القديس أفرام ( وهو بذاته قد صرح بطابعها الرمزي المجازي المحض ) وبين طائفة من أوصاف الأخرويات بطابعها الرمزي المجازي المحض ) وبين طائفة من أوصاف الأخرويات بطابعها الرمزي المجازي المحض ) وبين طائفة من أوصاف الأخرويات بطابعها الرمزي المسلمين بمعانيها الظاهرة (٣) . ونضيف أيضاً : في التي تقبلها جمهور المسلمين بمعانيها الظاهرة (٣) . ونضيف أيضاً : في

<sup>=</sup> هي التي كانت تحدد موقف الساسانيين من المسيحيين . فضلا على أن بني كسرى كانوا يحبون أن يحكموا في المناظرات العقدية وحتى المذهبية . فيروقهم أن يفضلوا اليهودعل المسيحيين إزاء المقاومة التي يلقونها لدى الفئة الثانية . أما موقف العباسيين ، فكان العروب مع بيز نطة أثر ها فيه ؛ و لكنه يعود قبل كل شيء في مقدماته إلى توجيهات إسلامية محضة . ومها كان الأمر فإن بطريرك النساطرة لم يزل شخصية مهمة في بغداد ، تحاط رسمياً بالإجلال والإكرام . هما علاوة على أن عدداً من الحلفاء ، مثل المعتصم و المعتمد و المقتدر ، اتخذوا لهم و زراء مسيحيين . انظر شكري قرداحي، « نظرية القانون الدولي المتعلق بالأمور الشخصية و العمل به في الإسلام ، في مجموعة سيريه ، باريس في مجموعة سيريه ، باريس

١ لكن لغة اليعاقبة الرسمية كانت مع ذلك اللغة اليونانية في الشام ومصر . وهو أمر يعود إلى نفوذ سقير وس الانطاكي ، وثيودوروس ، بطريرك الاسكندرية . انظر ف. نو « العرب النصارى » ص ٥٩ ، حاشية (١) . بيد أنه لم يكن به من ترجمة الآثار اليونانية لتيسير فهمها .

٢ خاصة في نصيبين .

٣ انظر طور اذدريه « محمد ، حياته وعقيدته » ، غوتنفن ، ١٩٣٢ م ؛ والترجمة الانكليزية ليتوفيل منزل ، لندن ، ١٩٣٦ م ، ص ١١٩ وتا . ويعرض المؤلف نفسه للموضوع ذائمه بوضوح أشد في كتابه « المسيحية والإسلام في أصوله التاريخية » ، في « مجلة تاريخ الكنيسة » .
 ١٩٢٥ .

بيئات تلك الكنائس المنشقة ، انتشرت الترجمات العديدة من الإغريقية إلى السريانية ، حتى بلغت هذه الترجمات كمالها زمن الفتح الإسلامي ، لمّا نقلت المؤلفات ذاتها من السريانية إلى العربية .

إنا هاهنا لن نسترسل في تفصيل ما يتعلق بهذه الترجات ، بعد أن بينا تأثيرها على نشأة علم الكلام . إنما نود أن نضيف أن المسيحيين المنشقين ، من المذهب السرياني أو اليوناني ، هم الذين قاموا بالدور التاريخي الأهم في ما تسرب إلى البيئة الإسلامية من الفكر الهلينسي (۱) . ولقد كان اليعاقبة والنساطرة يتنافسون في هذا المضار وكذلك، الملكيون، كلما مست إلى ذلك الحاجة . ومنذ القرن الحامس ، نهضت مدرسة الرها ، ثم مدرسة نصيبين التي ورثت تقالبد أنطاكية وكانت هي نسطورية ، فعكفت على مصنفات أرسطو وشروحها لثيودوروس المُيسئوستي ، تنقلانها جميعاً من اليونانية إلى السريانية . وإنما دعا إلى هذا العمل وأسهم فيه إيباس (إيبا) نفسه ، أسقف الرها (۲) ، الذي حكم المجمع فيه إيباس (إيبا) نفسه ، أسقف الرها (۲) ، الذي حكم المجمع وقي القرن السادس نجد ليحيى النحوي شروح أرسطو المشهورة التي

النظر بومشتارك « مؤرخو أرسطو الشاميون العرب » ، ليبزتج ، ١٨٩٨ م ؛ « أرسطو عند الشامين منذ القرن الحامس إلى القرن السابع » ، ١٩٠٠ م ؛ « فلاسفة اليونان و تعاليمهم في الفكر الشامي » ، بون ١٩٢٢ م . بين المقالات الحديثة انظر كلنفه ، « منزلة العلماء اللاهوتين الشامين من حيث أنهم ممثلو الفلسفة اليونانية لدى الإسلام » ، في مجلة التاريخ الكنسي، ١٩٣٩ مس ٢٤٦ – ٣٨٦ . ولقد اعتمد المؤلف خساصة على أبحاث رينان « فلسفة المشائين عنسد الشاميين » ، باريس ، ١٩٥٩ م ؛ وسوتر « فلسفة المشائين عند الشاميين والعرب » في مجموعة المستندات لتاريخ الفلسفة ، ج ١٧ ، ١٩٠٤ م ؛ وبومشتارك . وإنه ليذهب ، خلاف المستندات لتاريخ الفلسفة ، ج ١٧ ، ١٩٠٤ م ؛ وبومشتارك . وإنه ليذهب ، خلاف لكراوس ( ابن المقفع RSO) ، في ما يتعلق بالمراجع حتى سنة ١٩٢٨ ، انظر او برثغ س غير ، خلال الفهلوي ( ص ٤٥٣) . في ما يتعلق بالمراجع حتى سنة ١٩٢٨ ، انظر او برثغ س غير ، لدى و ندرو --سويتهان « الإسلام وعلم اللاهوت المسيحي » ، المرجع المذكور ، ص ٢٥٠ . لقد خلف ( رابولا) صديق القديس كيريلس .

وضعت في اليونانية ، ثم كان لها صدى عَميق في جميع العالم اليعقوبيي . القائل بوحدة الطبيعة في المسيح (١) . ثم إن اليعاقبة وسد امتسازوا بمدرستَينْهم ، في راشْعَيْنا وقينتسرين . ففي راشعينا ترجم سرجيوس ( المتوفى سنة ٥٣٦ م ) كتــاب المقولات لأرسطو ، والايســاغوجى لفور فيريوس (٢٠) ، ووضع كتابه « في أسباب العالم الكلي وفقـــاً لمبادئ أرسطو » . وفي قنسرين شرح سڤيروس سيبُخنت كتابَيّ « التحليلي الأول» و «العبارة» . ثم قفا يعقوب الرهاوي خطاه . ثم في القرنين السابع والثامن ، نرى يعقوبياً أيضاً ينقل إلى السريانية كتاب « الآلة » كله مشروحاً . وهذا اليعقوببي يدعى جاورجيوس العرب ( توفي سنة ٧٢٤ م) وكان أسقف قبائل البدو المسيحية ، وكان يقم في الكوفة . ثم قام في القرن التالي تيموتاوس الأول (المتوفي سنة ٨٢٣م) الذي جعل بغداد مقاماً لبطريرك النساطرة ، فترجم مباشرة إلى العربية جزءاً من كتاب « الجدل » (٣) . إلى أن نصبح ، في القرن التاسع ، مع فرقــة الطبيب حُنيَين النسطورية المشهورة. وهي تعمل في بغداد لحساب الحلافة العباسية ، مؤلَّفة من حنن ذاته وابنه إسحاق وابن أخيــه حُبِّيُّش وسواهم ... فـأخرجت أو كـادت تخرج جالينوس بكامله ، وكذلك هيبوقراطوس، وديوسكوريدوس، وعدداً من مؤلفات أفلاطون وأرسطو، مع شروح هذا الأخير للاسكندر الافروديسي وطامستيوس (١٤) . ثم عكف

ا إنا نعلم أن يحيى النحوي المعروف بيوحنا فيلوبونوس عند الغربيين قد مال إلى القول بآلهة ثلاثة. و هو يختلف كل الاختلاف عن القول الشكلي بالطبيمة الواحدة في المسيح . ولقد قاومه يعقوب الرهاوي و الملك الحارث مقاومة عنيفة .

إن هذين الكتابين اللذان شكار « المنطق القايم » في الغرب اللاتيني منذ القرن التاسع إلى القرن الثاني عشر ، نجدها في الشرق أيضاً مرتبطاً أحدها بالآخر ارتباطاً وثيقاً.

٣ روبير شدياق ، الرد الجليل ، ص ٨٩ .

إن لترجمة هذين الشارحين اليونانيين لأرسطو أهمية تاريخية عظيمة . وسوف نجدها مترجمين هذه المرة من العربية إلى اللاتينية في القرون الوسطى الغربية .

يعاقبة ، مثل قسطا بن لوقا ، على شروح «الطبيعيات» . وجاء أبو بـشُـر متى النسطوري ، بعد زمن يسير ، فتابع هذا العمل ، على حين كان ابن عدي يترجم «القوانين» لأفلاطون،وكتاب «العلم الإبداعي» لأرسطو، ثم ، من السريانية ، الجزء الراسع من كتاب « الجدل » و « العلم الابداعي » وَ « المغالطون» و « الآثار العُلْمُوية» و « الطبيعيات» ، وغيرها ... ثم ترجم معاصره ، محيى بن البطريق ، كتاب «التياوس» ونصوصاً عديدة لأرسطو . ولا بد ، في هذا الشأن ، من ملاحظة ما يلي : إن القائلين بالطبيعة الواحدة ( كسرجيوس ، وجاورجيوس العرب ) قد أسهمُوا إسهاماً ضخماً في ترجمة أرسطو والتعريف به . بيد أن النصوص التي نقلوها مباشرة من اليونانية إلى السريانية كانت غالباً مأخوذة مما نقل عن الآباء في مدرسة الاسكندرية ، أو من تيار الافلاطونية المحدثة . ومـن المحتمل أن يكون كاتب سرياني ينتمي إلى البيئة اليعقوبية المتأثرة بالأفلاطونية المُحَدَّثَة (١) قد قام منذ القرن السادس بترجمة تلك «المنثورات» من التاسوعات التي عرفت « بأثولوجيا أرسطو » لدى الفكر الإسلامي الوسيطي كله ، ومن بعده لدى جانب لا يستهان به من الفكر الوسيطي المسيحي(٢). وإنه ليعقوبي آخر ، يدعى عبد المسيح بن ناعمة الحمصي ، ذاك الذي

انظر كراوس، «مقطوعة مزعومة من رواية اوستوكيوس لنص أفلوطين»، في RHR، آذار - حزيران ، ۱۹۳۹م، سريان ، ۱۹۳۹م، سريان ، ۱۹۳۹م، سريان ، ۱۹۲۲م، حيث يذكر أبحاث بومشتارك في كتابه، « تاريخ الفكر الشامي » ، بون ۱۹۲۲م .

إن الكتاب مؤلف من مقاطع أخذت من التاسوعات الرابع والحامس والسادس ، ورتبت فيه على غير الترتيب الوارد في النص الأصلى . وقد أسقط من هذا النص مقاطع أخرى كشيرة وذكرت مقاطع غيرها بتوسع ذي أصداء مسيحية . كما أنا نجد في الكتاب نفسه مقطعاً من فورفيريوس . انظر كراوس في المرجع ذاته . ولقد طبع « أثولوجيا » أرمطو في نصمه العربي ف. ديتريعي ، ليبزيج ، ١٨٨٢ م . ونضيف أيضاً أن الفهرست يذكر كتساب « الاثولوجيا » أو « القول في الربوبية » مع مصنفات أخرى لبروقليس . وليس هسذا من العبث في ما يتعلق بكتاب « الخير المحض » المعروف في الغرب بعنوان « كتاب الأسباب » .

نقل في القرن السابع هذا النص من السريانية إلى العربية ، ريمًا يعود اليه الكندي فينقحه . وفي القرن السابع أيضاً نقل بولس التيلاوي وتوما الهيرق في إلى السريانية مؤلفات اوريجينوس في تفسير الكتاب المقدس . ولنذكر أنه من المحتمل جداً أن تكون نصوص ديونيزيوس المنحول (الي ترجمها إلى السريانية القس ذاته سرجيوس الراشعينيي ، من راشعينا ) قد خرجت من بيئة «سفيرية» انطاكية تقول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، وهي تعود إلى أو اخر القرن الحامس (١١) . وإن كان ذلك كذلك ، لم نسبد مغالبن إذا ذهبنا إلى أن اليعاقبة هم الذين جاء الفكر الإسلامي مديناً لهم ، بالقد ر العظيم من تأثره بالنزعات الأفلاطونية المحدثة .

وذلك ، في نظرنا ، هو مصدر الفائدة الثاني الذي نلمسه لدى البيئات النسطورية واليعقوبية آنذاك . ولقد قلنا : إنهم كانوا يتوزعون تخوم الوطن العربي . فللنساطرة النفوذ في الأوساط المدنية الحاصة ، ولليعاقبة في الأوساط الريفية . على أنهم كانوا ، غالباً ، مختلط بعضهم ببعض اختلاطاً صمياً . فلم يقم في مدينة مثل الحيرة ، معظمها من النساطرة ، أقل من أسقفيتين في القرن السابع : إحداهما للنساطرة والأخرى لليعاقبة (٢) . ولا أن النزعات المذهبية والثقافية لدى الفئتين لم تزل شديدة التباين ، يمت من وراء كل منها ، إلى ماض عريق . فالفائدة التاريخية التي نقع عليها لدى هاتين «الهرطقتين» أو هذين الانشقاقين (٣) لا تقوم على نظرتها عليها لدى هاتين «الهرطقتين» أو هذين الانشقاقين (٣) لا تقوم على نظرتها عليها لدى هاتين «الهرطقتين» أو هذين الانشقاقين (٣) لا تقوم على نظرتها

١ في ما يتعلق بالتاريخ الذي الف فيه نص ديونيزيوس المنحول، انظر موريس ده غندياك في مقدمته لترجمة مؤلفات ديونيزيوس المنحول إلى الفرنسية، أوبييه ، باريس ، ١٩٤٣ م . أما البيئة التي ينتسب إليها ديونيزيوس ، فلا يقطع ده غندياك ثيثاً في تعيينها .

لم تلجأ بعض الفئات من اليعاقبة إلى الحيرة إلا في القرن السادس . فدخلوا في نفوذ الفرس فراراً من اضطهادات البيز نطيين . ولقد قامت هنالك بينهم وبين النساطرة مناظرات كان يرأسها اللخمي المنذر ، الملك العربي الوثني . انظر نو ، « العرب المسيحيون » ، ص . ٤ .
 لقد رأينا أن قول اليعاقبة بطبيعة واحدة في المسيح لم يكن إلا شكلياً ، وأن تفكير هم في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقياً مع النفكير الكاثوليكي . ولم يخطى القديس يوحنا الدمشقي ( في حقيقته كان متلاقباً من المنافقة المنافقة

الى المسيح بحد ذاته فحسب ، ولا على انفصالها من هذه الناحية عن الكنيسة الكاثوليكية . بل يسعنا أن نقول : إن كلا من الطرفين ، في تلك القرون الأخيرة من عهد آباء الكنيسة ، إنما بمثل أحد التيارين العظيمين الأصليين اللذين لازما فكر الآباء اليونانيين في سياق تطوره . وهما تياران جمديها والهرطقة ، وشوهتها الشقة . إلا أنها زادتها بذلك تبايناً ، إن جاز لنا التعبير . فلا بُد لنا من أن نقف عند هذه الظاهرة ولوكدنا فيدو بذلك متحولين بأنظارنا ، نفترة ما ، عن الفكر الإسلامي بحد فاته .

كان فكر الآباء اليونانين في سياقه التاريخي قد أدرك خلال القرنين الثالث والرابع ، قمتين عظيمتين : مدرسة الاسكندرية وكل النزعات التي تتعلق بها ، ومدرسة انطاكية (١) . ففي الأولى نزعات تصوفية وأفلاطونية ، ثم أفلاطونية محدثة ، ولجوء إلى التفسير «الإشاريم» ؛ وفي الثانية نزوع إلى تهذيب الأخلاق وإلى الأصول الأرسطية ، وأخذ بظاهر التفسير . وقد بات معروفاً ذلك الرسم الذي يصورها وجهين متباينين التفسير . وقد بات معروفاً ذلك الرسم الذي يصورها وجهين متباينين ومتكاملين في الوقت نفسه لمزدوج واحد . إلا أن بينها فرقاً دقيقاً : لقد يسع مدرسة انطاكية أن تدعي لنفسها اسماً عظياً جداً ، هو إمام جليل في الدين وأب من آباء الكنيسة في الوقت نفسه ، أعني القديس يوحنا

<sup>-</sup> والهراطقة ، ٩٤، ٩٥، ٩٤ عامود ٧٤١) في تمييزه الحلي بين «الاوتيخيين» القائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح فيصنفهم مسع الهراطقة ، وبين « المصريين » ( السقيريين ) الذين يصنفهم مع أهل البدع المنشقين . انظر شدياق « الرد الحليل » ، ١٨ تا . أما النساطرة ، فإنهم هراطقة بمقدار نكرانهم لوحدة الأقنوم في المسيح . لكنهم أكثروا بدورهم أحياناً من التأويل المناقض المعنى الحقيقي ومن الالتباس في الألفاظ .

و لا ينبغي أن تفهم هنا « المدرسة » بالمعنى الدقيق . ولم نعد الآن على يقين من أن المعروف بالديداسكليه كان مدرسة تعليم ديني حقاً قبل او ريجينوس . لكن كلا من النزعتين الاسكندرانبة والإنطاكية مثل وحدة كافية متباينة يسعنا أن نصطلح على تسميتها «مدرسة» بالوجه المذهبي .

ذا الفم الذهبي . ولكن ربما بدا مثل هـــذا النجاح الذي أحرزتــه ضرباً من التوازن لا يستقر ولا يدوم . والحق أن «اللهبي الفم» لم يكن لاهوتياً . ولعل خبر ما أعطت مدرسة انطاكية من ذاتها . إنمــا تناول الرعائيات . والتعليم الديبي بالوعظ وتفسير الكتاب المقدس بمعناه الحقيقي . وإذا غضضنا النظر عن لوقيانوس الانطاكي ، وتأثيره المحتمل على الآريانية . وسعنا أن نقول : إن أشهر «لأهوتيبي» هذه المدرسة ، مثل دينُودُ ورُوس الطَرَسنُوسي أو ثيودوروس المُيْسنُوستي ، لم يمهدوا للنسطورية وحسب . بل كانوا أحياناً أشد «نسطورية» من نسطور ذاته . ولا شك أن مدرسة الاسكندرية سارت . هي الأخرى . . على شفا مهاو لم تكن أقل عدداً . إلا أن الخط الذي مضت عليه كان خط النفاذ بالفَّكر إلى باطن الغيب . ولئن فات اكليمنضوس واورنجينوس كل التحديدات والتمييزات المنشودة ، فإن فهما أدق للعالمين كليها ولاوربجينوس خاصة ، يظهرها ، بعد البحث والتنقيب ، مسؤولين عن ضلال الاوربجينية المتأخرة ، أقل مما يظهرها ملهمين مباشرين لهولاء المفكرين العظام الذين جاؤوا بعقيدة صحيحة وكادوا يعاصرون اورنجينوس. وهؤلاء العظام هم القديس غرِيغوريوس صاحب الكرامات ، والقديس ديونيزيوس الاسكندري ، والقديس اثناسيوس ، وسواهم . بل كان الرجلان أشد إلهاماً أيضاً ، في القرن التالي (الرابع) ، للقيادوقين العظام . فلدى هؤلاء الآخرين نجد ما نتبينه عند اوربجينوس من دفق لاهوتي ــ تصوفي متطهراً مما كاد يفضي به إلى الضلال والزلل. (•) ولكن الأمر هنا مثلًا هو هناك ، كان في الاسكندرية وفي قبّادُوقيًّا مثلها كان في انطاكية . أعني أن سطوع الفكر المسيحي لدى الآباء لم يُنتَجُّ ، في ما يبدو ، عن إدراك واع لنور العلم الإلهي ولمنهجــه بقدر ما كان مُنْتَجاً عن ضرب من الحلّ الذاتي المقيد بالظروف والقرائن

يأتى به الإمام الديني محرَّكاً بألطاف الروح القدس. ومقتصراً على نظره

الحاص . فها هو ذا القديس غريغوريوس النيسي الذي كان بين الآباء ذوي العقيدة المستقيمة أشدًّ هم نزوعاً إلى المثل الأفلاطونية ، وهُو الذي يعزو « الفهرست » إليه نصاً منقولاً إلى اللغة العربية : لكأنه بغريزته وجد للأزياء التصورية المستمدة من الأفلاطونية خاصة أو من الأفلاطونية المحدثة . الحدُّ الذي كانت تجربته الصوفية تطيق احتماله . وكأن يوحنا الذهبيي الفم وجد بغريزته التوازن المتعادل بين الأُطُر التي سنها الاستاجيريتي للأخلاق والعادات وبنن ما تقتضيه الزهادة الصوفية التي تتحلى بهـــا « الاخلاقيات » المسيحية . وعلى هذا المستوى الفائق الذي تنصهر فيه النزعات المتباينة ، كما لو ألَّفت بينها ألطافُ الحكمة ، نرى تجاوباً وتكاملاً ، حتى بين القيادوقيين وأوربجينوس في جانب عظيم من آثاره من ناحية ، وبين الذهبي الفم من ناحية ثانية . لكن لا يصح قط أن نقول : إن الزي التعليمي الذي خلع على تجربة ما . هو غير ذي علاقة بتلك التجربـة ذاتها ، حينًا تصبح تجربة منقولة إلى غير صاحبها . ولا يصح أن نقول خاصة : إنه ليس من علاقة بين الزي الذي بدت فيه هذه التجربة . وبين الوجه الذي انبغي أن يفهمها عليه أتباع صاحبها ، إذ لم يحيوها بأنفسهم حياة كاملة . فمن هنا ألفينا تلك النزعات المتكاملة . التي انفرد بها كل من الاسكندرية وانطاكية . تتجمد لدى الطرفين . بل يسعنا القول : إن كلاً من الطرفين فضح نفسه بنفسه . فانطلقا يتبارزان مبارزة نزعتين متخاصمتين في المناظرات المتعلقة بالمسيح أقنوماً . ريثًا يلجأ الأتباع، الذين كانوا أضعف تفكيراً . إلى الانشقاق والهرطقة .

وإذا صح أن نسطور (ه) كان . في صيغه العقدية . أقل خروجاً عن الإيمان القويم من سلفه ثيودوروس المُبُسُوسِتي . فإنه على كل حال . هو هو الذي نقض التوازن بموقفه العملي الظاهر (١) . أجل . لقد قام خصمه

القديس كريلس ، وأعاد هذا التوازن زمناً ما ، برجيح الجانب الاسكندري (ه). إلا أنا نعلم كيف كان هذا التوازن متقلقلا ، لايستقر ؛ وكيف استطاع المذهب القائل شكلا بوحدة الطبيعة في المسيح أن ينفذ بتأثيره إلى الكثير من أتباع كبريلس ، مع أن ذلك المذهب كان تطبيقا بغير حق ، للمسائل المتعلقة بأقنومية المسيح وفقاً للاغنسطية القديمة الموحدة ذات العقيدة الصحيحة (١). إنما كان إخلاصاً غير مفهوم على وجهه الصحيح ذلك الذي التزمه سفيروس الانطاكي نحو القديس كبريلس ، فتقيد بصيغ القول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، مع أن كبريلس ذاته عرف كيف يلينها . ولم يكن يعقوب بن عداي ، أسقف كبريلس ذاته عرف كيف يلينها . ولم يكن يعقوب بن عداي ، أسقف الرها وشفيع الكنيسة اليعقوبية إلا تابعاً من أتباع سفيروس . أما في مصر ، بعد الفتح العربي ، فإن القول الشكلي بطبيعة واحدة في المسيح مصر ، بعد الفتح العربي ، فإن القول الشكلي بطبيعة واحدة في المسيح ازداد انتشاراً حتى أضحى عقيدة الكنيسة القبطية .

وأشد د بها كارثة مفجعة إذا ذكرنا أن مراحل الانشقاق اليعقوبي كلها، وطائفة من النزعات النسطورية ، تدور حول الاصطلاح اليونانسي (فيزيس) أي طبيعة . فكأنهم راقهم أن يفسدوا على هـذا الاصطلاح معناه . ولقد انتهى الأمر باليعاقبة أنفسهم إلى أن يصرحوا بأنه لا بد لاصطلاحنا هنا من أن يفهم في اللاهوت الذي تشتمل عليه عقيدة التثليث،

لثيودوروس الفضل في أن إثباته للطبيعتين في المسيح جاء واضحاً صحيحاً . وإذا لم يعترف بوحدة الأقنوم، ولم يستطع أن يبرز مفهوم الاتحاد الأقنومي، فإن ذلك يرتد عنده إلىقصر باع المدرسة الانطاكية في الفلسفة ، لا إلى موقف نفساني « هرطقي » .

ا يسمنا أن نتبين النرعة إلى إغفال المباينات لدى الفئات المنشقة المتأثرة بالاندفاع التصوفي الاسكندراني ، والنزعة إلى الفصل بين المباينات غير المتجانسة لدى الفئات المنشقة المتسأئرة بروح انطاكية الوضعي ، وذلك بوجه إجمالي ومن غير تدقيق في القول . فإن السييزات اللازمة في الموضوع الواحد التي بات أئمة المدرستين يميلون إليها ميلا عفوياً إنما كانت تقتضي تأليفاً متناسقاً . لكن الفوضى التي كانت تشمل الاصطلاحات والتحديدات يومئذ أمست تهدد دائماً هذا التأليف بالاخفاق على صعيد البحث والتقدم النظري بالذات .

على غر ما يفهم عليه في « تدبير الأمور المفضية إلى النجاة » وهي الأمور التي تنطوي عليها العقيدة المتعلقة بالمسيح الأقنوم « المتأنس». وفي هذه الحال الأخيرة يصبح لفظ « طبيعة » مرادفاً في نظرهم للفظ « أقنوم » . وليس ذلك بالقول الصواب . وهنا انكشف فكر الآباء اليونانيين عن شيء من التخلف أصابه لدى شرح المعاني الفلسفية التي كان القديس أغسطينوس قد أخرجها للغرب اللاتيني . مع أنه ، على الصعيد العملي الناجم عن تكاثر الفرق والانشقاقات والهرطقات ، غدا هذا الفكر يعاني الحاجة الماسة إلى تنظيم صيغ لاهوتية وفلسفية لا يُترك الحكم فيها لما قد يلازم التجارب الداخلية من صحة ذاتية .

وفي مقابل النزعات الاسكندرية ، كان نفوذ المدرسة الانطاكية القديمة هو المهيمن ، قبل ذلك العهد ، على مدرسة الرها الزاهرة التي كانت تضم إليها طلاباً من إيران ومن الشام على السواء . وقد ذكرنا سابقاً إيبا ، أسقف الرها في القرن الحامس ، ووجدناه على رأس فشة من المرجمين . كان قد تبع مصبر ثيودوريطس القُورَسي ، فَخُلِع قبله في الأجهاع المعروف باجهاع «ملصة أفسس» ، ثم أعيد إلى منصبه في الأجهاع المعروف باجهاع «ملصة أفسس» ، ثم أعيد إلى منصبه سنة ٧٥٤ م ، قام عدد من أساتذة الرها ، وهم أنصار نسطور ، فلجوا إلى نصيبين في بلاد فارس ، وأخذت المدرسة في الانحطاط إلى أن أغلق الأمبراطور زينون أبوابها سنة ٤٨٩ م . فخلفتها نصيبين التي أضحت مركزاً زاهراً للأدب السرياني المسيحي (١) . لكنها ، مع برصوما ونرسيس ، أظهرت اعتقادها بالنسطورية . فباتت العاصمة اللاهوتية

١ لقد أسس الساساني كسرى أنو شروان جمعية جنديسابور العلمية في خوزستان . وأنوشروان هذا هو الذي رحب بفلا سفة الأفلاطونية المحدثة بعد أن طردهم يوستينانوس من أثينا . فواصلوا في جنديسابور تدريس الطب و الفلسفة اليونانية .

للكنيسة النسطورية ، وإلى هذه الكنيسة وجهت المسيحيين الكلدانيين (١) . وبذلك كله تم الانفصال بين الكنيسة النسطورية والكنيسة الخلقد ونيبة (الكاثوليكية) . أما الكنيسة النسطورية فقد كان لها في القرنين السادس والسابع شاعرها وعلا متها الراهب باباي الأعظم . الذي كانت صيغه أقرب إلى الكاثوليكية من صيغ أسلافه . وإن لم يسفر هذا التشابه عن تقارب رسمي . ففي حين كانت بغداد عاصمة العالم الإسلامي واستسلم الخلفاء العباسيون للنفوذ الفارسي . لم يكن بد من أن يعدوا نصيبين المركز اللاهوتي الأعظم للمسيحية .

وجدير بالذكر أن اللغة العربية في مواطن مختلفة . عند النساطرة وعند اليعاقبة ، أصبحت هي اللغة الثقافية . إلى جانب السريانية أحياناً . فتكوّن لدى هؤلاء المنشقين أدب عربي مسيحي ما يزال الكثير منسه مجهولاً حتى الآن .

وها نحن أولاء نكتفي بالإبماء إلى أسهاء وعناوين من هذا القبيل (١٠). فنمي آسية أولاً ، نعيد ذكر أسهاء وردت في أثناء الكلام عن فشسات المرجمين . فقد وضع تيموتاوس الأول ، بطريرك النساطرة ، بسين أيدي المسلمين إبانة عن المسيحية بالعربية (١٠). وألق حُنْسَيْن بن إسحاق ،

لقد نشأت تابعة للرها مدرسة الحيرة النسطورية التي أنجبت لنصيبين أسقفاً ، ونصبت ، مرة عل
 الأقل ، حكماً في مناظرة عقدية .

٢ انظر التكميلات اللازمة عند ج. غراف، « فهرس المخطوطات العربية المسيحية المحفوظة في القاهرة »، مدينة الفاتيكان ، ١٩٣٤ م ؛ من المؤلف ذاته ، « تاريخ الفحر العربني المسيحي » ، ١٩٤٤ م و ١٩٤٧ م . وأيضاً لورانس براون، « احتجاب المسيحية في آسية » ، كمبر دج ، ١٩٣٣ م .

في اللغة ذاتها ، كتباً في الطب وكتاباً في « اجتهاعات الفلاسفة » (۱) . وفي القرن الحادي عشر ألّف إيليا بن شيئنيّا بالعربية مقالات جدلية في اللاهوت ، وصنيّف مثل ذلك عبد عيسى في القرن الرابع عشر ، وهو أيضاً كاتب سرياني له شأنه (۱) . وكان كلا الرجلين أسقفاً على نصيبين . ولنذكر الآن طائفة من أساء اليعاقبة : ففي القرن العاشر ، مقالات جدلية ليحيى بن عدي (۱) ، ومقالات على نسق التقليد الذي سنته الأفلاطونية المحدثة لقسطا بن لوقا ، (۱) الغ .... وأخيراً في القرن الثالث عشر اسم ابن العبري ، « أسقف حلب اليعقوبي ثم بطريرك

١ نشر منه الأب شيخوبعض صفحات وجيزة «كيف نترين صحة الدين » ، في « عشر و نرسالة لاهوتية و ضعها مؤلفون من المسيحيين العرب » ، طبعة ثانية ، بيروت ، ص ١٤٣ ١٤٦ .

٧ انظر من الأول كتابه « في التوحيد و التثليث » ، طبعة معلوف ، بيروت ، ص ١٣٤ – ١٣٢ ؛ ثم رسالة صغيرة في الأخرويات « نعيم الآخرة » ، ص ١٣٠ – ١٣٢ ، في «عشرون رسالة » ، وأخيراً رسالة في الرد عن المسيحية أمام أحد الولاة المسلمين ، وفيها نجد في الحاتمة دفاعاً عن اللغة السريانية التي نجاهر بأنها تفوق اللغة العربية من الناحية الثقافية ( « ثلاث رسائل قديمة » ، ص ٢٦ – ٧٧ ) . وانظر من الثاني موجزاً « في التوحيد والتثليث» (عشرون رسالة ، ص ١٦٠ – ٧٧ ) .

المرجع ذاته ، ص ٧٠ - ٧٠ ؛ ونجد هنا أيضاً رسالة « في التوحيد والتثليث » . لقد نشر ربيه آثار يحيى بن عدي في باريس، ١٩٢٥ م ؛ ونشر له بعض مقطوعات الأب بولس سباط ، في « عشر و ن رسالة وضعها مؤلفون من المسيحيين العرب » ، القاهرة ، ١٩٢٩ . إنا لا ترى بدأ من أن نذكر أيضاً ان ابن ميمون يعد يحيى النحوي ويحيى بن عدي مسؤولين عن الجدل والرد المباشر ، وعن توجيه علم الكلام توجيهاً قائماً كله على الرد والدفاع . انظر المراجع هنا في الفصل الثاني .

إ انظر الرسالة الصغيرة المشهورة والحليلة الحدوى في « الفرق بين النفس والروح » التي نشرها الآباء معلوف واده وشيخو ( « رسائل غير مطبوعة لمؤلفين قداء من العرب ، مسلمين ومسيحين » بيروت ، ١٩١١ م ، ص ١٣١ – ١٣٣ ) . ولقد ترجمت هذه الرسالة إلى اللاتينية ، في القرن الثاني عشر ، فرقة داوود غندسالڤي الطليطلية ، وكان لها تأثير قوي في القرون الوسطى .

تغريت » أي « الإمام الأعظم ليعاقبة الامبراطورية الفارسية القديمـة » . وقد اشتهر بأنه مؤرخ عربي ، وأنه كان خاتمة الأدباء « المدرسين » في الأدب السرياني (١) . ولقد كتب في الفنون كلها : في التاريخ ، وعلم اللاهوت ، والفلسفة، والنحو والصرف، والطب . وإن نقتصر على الناحية الفلسفية ، نذكر أنه ترجم إلى السريانية « إشارات » ابن سينا، ووضع باللغة العربية مقالة طويلة في « النفس الإنسانية » (٢) .

بيد أنه ربما كانت مصر هي الوطن المصطفى لهذا الأدب المسيحي: فسرعان ما اعتمد اليعاقبة المصريون اللغة العربية . ولدينا ، مثلاً ، في القرن العاشر ، سفيروس أسقف أشمونين (أبو البشر بن المقفع) (۱۳) ، وفي القرن الثالث عشر ، الإخوة الثلاثة بنو العسال (٤) ، ولدينا خاصة في القرنين الثالث عشر والرابع عشر أبو البركات بن كبر المشهور (٥) .

ا EI ، مقال ابن العبري ( Bar Hebrœus ) لبروكلمان . لقد نشر « حديث الحكية » لابن العبري ه . ف . جنةن ، مكتبة كلية الآداب لحمامة لييسج ، الملزمة ٧٥ ،١٩٣٩ م .
٢ طبعت في الكتاب « رسائل غير مطبوعة ... » ، ص ٧٧ – ١٠٢ .

 <sup>&</sup>quot; لقد ترك رسائل جدلية « رداً على اليهود و المعتزلة » ، ورداً « على النساطرة » النخ . . .

<sup>؛</sup> أبو الفرج عالم في التفسير ، الصفي وأبو الفضائل عالم في اللاهوت. وأبو إسحاق عالم في الطقوس الكنسية . انظر النصوص التي نشرها الأب شيخو ( « ست عشرة رسالة في علم اللاهوت » ، بيروت . ١٩٠٠ م ، ص ١٢٠ تا ، « عشرون رسالة » ، ١٩٢٠ م ، ص ١٣٠ تا ) والأب سباط ( المرجع المذكور ) . أما مسألة هذه النصوص فيها إذا كانت من الصفي أو من أبمي الفرج قراجعها أيضاً في EI مقال ابن « العسال » ( مكدونالا ) .

ه صاحب الكتاب «مصباح الظلمة » الذي طبعه فيلكور و تيسر ان ، PO ح ٢٠ وهو «موسوعة كنسية » ، من وجه مسا ، ثمينة جداً لاطلاعنا على تلك البيئة المصرية التي بقيت على جمودها منذ الفتح الإسلامي ( روبير شدياق ، « الرد الجليل » ، ص ٩٣ – ٩٤ ) . ولقد وضع أبو البركات هو أيضاً كتاباً في « الرد على المسلمين » ( انظر المرجع نفسه ، ص ٩٤ ) . وانظر ، عند شدياق ، ص ٩١ – ٩٤ ، لائحة عن المؤلفين اليعساقية المصريين الذين كتبوا في الله العربية من القرن الخامس عشر . عن حيساة أبي البركات راجع DTC ، ح ٨ ، عود ٢٩٩٣ وتا .

ونحن مع ذلك لا يسعنا أن نقول: إن هذا الانسجام الثقافي أدى إلى نشأة آثار عظيمة تحمل طابع الأصالة. فإنها لم تلبث أن جمدت على ما كانت عليه ، جدلية دفاعية ، كما يقول الأب شدياق في الفكر المسيحي المصري. ثم دخلت منذ القرن الحامس عشر عهداً من الانحطاط. لكن مدى نفوذها بوجه عام ، حتى في عهد ازدهار الحلافة ، كان أضيق ما يكون. أكان ذلك نتيجة لنشاط الإسلام وقد سطع ، ولموقف العزلة والانكماش الذي فرضه على النصارى كونهم أهل ذمة ؟ بل ربما لم يكن الانشقاق ، في ما يتعلق بالنساطرة واليعاقبة ، هو السبب الأضعف للذلك الذي صاروا عليه .

فالقول فيهم: إنهم منشقة ن أصبح منه أنهم هراطقة ، كما سبق القديس يوحنا الدمشقي أن قال في تحديد موقف «المصريين» . ولقد ذكرنا ذلك . كان يسع نساطرة نصيبين وخلفاءهم أن يستمروا بحق ، من وجه ما ، في الانتساب إلى انطاكية ، في حين كان اليعاقبة «السثيريون» في الشام وفي مصر ، ينتمون إلى الاسكندرية . إن خروجهم على الكنيسة الكاثوليكية وانشقاقهم عنها ، لم يكن مصدرهما الحقيقي ، إلا مواقف سياسية . وليت شعري ، ألا يسعنا أن نقول ، مع ذلك ، إن هذه المواقف كانت تستند ، على الصعيد العقدي ، إلى تكييفات مذهبية ضيقة تتناول كانت وتقاليد ، جاءت عن الآباء . ولم تكن مهيأة بحال إلى أن تحول نزعات وتقاليد ، جاءت عن الآباء . ولم تكن مهيأة بحال إلى أن تحول المنبعثة من الأثمة الكبار ، هل كان يمكن تجنبه في مقابل ما يقتضيه العلم الإنساني من إحكام لدى تقدمه ، ولدى ما في ذاته من تباين ؟ تم العلم الإنساني من إحكام لدى تقدمه ، ولدى ما في ذاته من تباين ؟ تم هل كان المنقول الباهر عن الآباء بحمل في جنباته الأقيسة التي تنيح مقطيع إلهامه الأصيل وتجميده علماً قابلاً كله أن ينقل وأن ينظم ؛

### ب ـــ يوحنا الدمشقي

لا يسع المؤرخ إلا أن يبدي أسفه أن كان النساطرة واليعاقبة ممثلي المسيحية الأصليين في نظر عدد كبير من المسلمين ، وأن أدى ذلك إلى تزييف العلاقات بين المسيحية والإسلام (۱) . غير أن علماء الكسلام استطاعوا على الأقل ، في القرن الثامن ، أن يتصلوا بفكر يعود إلى الآباء . كان في الوقت ذاته أكثر صفاءً وأشد ثقة بنفسه . ذلك بأن الكنيسة الكاثوليكية كانت حاضرة ، هي أيضاً ، في أقطار الشرق الأوسط والأدنى بمظهرها الملككي ، تستخدم اللغة اليونانية أولاً ، ثم اللغة العربية بعد ذلك للتعبير عن شعائرها الدينية (۱) . بل إنها كانت ممثلة تمثيلاً فاثقاً في شخص القديس يوحنا الدمشقي . إنه المفكر الكبير الأخير بين آباء الكنيسة اليونانية ، وقد كان على اتصال وثيق بالعالم الإسلامي ، ومما

كان الموارنة في ذلك العهد يعيلون إلى القول بالمشيئة الواحسة في المسيح . ويحصي القديس يوحنا الدمشقي هسذا القول بسين أقوال الهراطقة . انظر « في الهراطقة » ، PG ، ح ٩٤ عود ٧٦١ .

أسرع ما ترجمت كتبه إلى العربية . وكان الكاتب المسيحي أبو قرة الذي ألتف بالعربية ، مثلما ألتف باليونانية والسريانية ، يعلن أنه من أتباعه(١٠).

ولد القديس يوحنا في دمشق نحو ١٧٥ م . وكانت هذه المدينة قد استسلمت أو كأنها استسلمت لجيوش المسلمين في سنة ١٣٥ م للمرة الأولى . إن الأسقف هو الذي فتح لهم الباب الشرقي ، على ما يقول البلاذري في «فتوحه» ، وهو ابن سرجون الملقب بالمنصور على ما يقول أو تيكيوس . وإنه لأمر ذو بال حمّاً ، إذا عرفنا بوضوح أن ابن سرجون هسذا ، كان يوحنا الدمشقي حفيد ه . أما الشروط التي فرضت على مسيحيي دمشق ، وقد أصبحوا ذمين خاضعين للأمة الإسلامية ، فكانت على جانب من اللين لا يستهان به . لكن جيش هر قبل آستعاد البلدة في الربيع التالي ، ثم استسلمت مرة ثانية للمسلمين في كانون الأول ١٣٦ م . ولا شك أن شروط الأمان كانت هذه المرة أشد . وحينئذ لم يترك

إ أبو قرة . هذا هو الاسم الذي عرف به ، في اللغة العربية ، ثيودوروس ، أسقف الملكيين في حوران (نحو ٧٤٠ - ٨٢٠ م) . ولقد نشرت مؤلفاته المطبوعة في PG ، ح ٧٧ ، الاريب أنه كان في المساضي من أبرز المؤلفين الملكيين في اللغة العربية . انظرج . غراف « مصنفات ثيودوروس أبي قرة العربية » ، بادربورن ، ١٩١٠ . نشر له الأب الغرنسية ، باريس ، ١٩٠٥ م ، ووردت باللغة العربية في « عشرون رسالة » ، الطبعة المدينية في « عشرون رسالة » ، الطبعة المدينية و « وجود أنه والدين المسيحي الصحيح » ، ووردت باللغة العربية في « عشرون رسالة أخرى في « وجود أنه والدين الصحيح » ؛ ونشر الأب شيخو في ١٩١٢ م ، في المشرق ، رسالة أثاث في « وجود أنه والدين الصحيح » ؛ ونشر له أخيراً الأب لويس معلوف رسالة أثاث في « وجيزة وردت في الكتاب « عشرون رسالة » ( ص ١ - ١٦٠ ) . ونشير أيضاً إلى عشر رسائل وجيزة وردت في الكتاب ذاته ، « عشرون رسالة » ( ص ١ - ١٦ ) من بولس الراهسب الانطاكي أسقف صيدا المملكيين في أو اخر القرن الثالث عشر . كما أنه ورد في الكتساب « ثلاث رسائل جدلية » ( الطبعة المذكورة ) « ملخص في العقيدة ورد على الهراطقة » ، المشيخ عفيف بن المؤمل من ملكيسي القرن الثاني عشر أو الثالث عشر ، طبعه الارشمندريت إيليا بطارخ ( ص ٧ - ٢٠ ) .

للمسيحين ، فيما يبدو ، إلا خمس عشرة كنيسة داخل المدينة (۱) . وبعد موت علي ، نقل معاوية منشئ الدولة الأموية ، عاصمته إلى دمشق ؛ وولد يوحنا ، ومعاوية لم يزل على عرش الحلافة . وإذا صح أن القديس بقي في دمشق حتى ٢٧٥م تقريباً ، وسعنا أن نقول : إنه عاش ، في مدينته ، تحت حكم الحلفاء الأمويين التسعة أو العشرة الأولين أيام كان الإسلام ينتشر انتشاره العظيم . ولم يكن أبوه الملقب بسرجون أيام كان الإسلام ينتشر انتشاره العظيم . ولم يكن أبوه الملقب بسرجون البرجيوس الصغير ) ، في ما يظهر ، إمام الطائفة المسيحية المكلف بجمع الجزية فحسب ، بل كان أيضاً الوزير المشرف بالذات على أموال الخليفة عبد الملك (۲) . كما أنه كان صاحب الشاعر اليعقوبي المذهب الأخطل (۱) ، عبد الملك (۲) . كما أنه كان صاحب الشاعر اليعقوبي المذهب الأخطل (۱) ، النديم الأحب لأهل البلاط . ولا نعجب مما كان يليه من وظائف رسمية إن ذكرنا أن أسرته ، آل سرجون ، كانت مكلفة بأموال المدينة يوم كانت بيزنطة هي الحاكمة ؛ وأنه من المحتمل أن يكون ابن سرجون كانت بيزنطة هي الحاكمة ؛ وأنه من المحتمل أن يكون ابن سرجون

ا فيها يتعلق بهذه الوقائع التاريخية وبالعهود المبرمة مع المسيحيين انظر مقال «دمشق » ( هرتمان)
 و هنا الجزء الأول ، الفصل الأول ، ص ٦ ه تا .

٢ نعلم أنه ورد في رواية مسيحية ( انظر القراءات في كتاب الصلوات القانونية الروماني ) أن القديس يوحنا الدمشقي كان « الوزير الاكبر » للخليفة الأموي . لكن مصدر هذه الروايسة ترجمة حياة القديس التي وضعها ، في القرن العاشر ، « بأسلوب متصنع » ، بعد أن أخذها عن أثر عربي ، بطريرك القدس ، يوحنا السادس . ولقد حق للأب جوجي ( DTC ، مقال « القديس يوحنا الدمشقي » ) أن يشك في صحة هذا الخبر . لكن الأب يغلو في استخفاف بالوظائف الرسمية الممهود بها إلى « آل سرجون » عندما يكتفي بوصف والد القديس يوحنا « إماماً لطائفة المسيحيين » ، مكلفاً بجمع الضرائب من إخوانه في الدين. ففي أو ائل الإسلام ، حتى على أيام العباسيين ، عهد بوزارة المالية إلى مسيحيين غير مرة . و لا ترى مانعاً من أن فندهب ، نحن أيضاً ، مع ما تدلنا عليه الآثار التاريخية المكتوبة في ذلك العصر ، إلى أن والله القديس يوحنا كان موكلا بهذه الوظيفة ( انظر «بري لامنس» شاءر ملكي في بلاط دمشق »، في كتابه « الأمويون » ، ص ٢١٢ ) . وإنا لنذكر ، فيها يلي ، الأساب التي تجمل هذا الرأي عصد .

٣ انظر لامنس ، المرجع نفسه ، ص ٢١٢ و ٢٦١ .

المنصور ، والد سرجون ، قد قام بدور ما في تسايم المدينة للمسلمين ، ووزر لمعاوية ذاته . فهل خلف القديس يوحنا أباه في وظيفته ؟ إنه لأمر يبدو طبيعياً . لم يكن بد ، على كل حال ، من أن نخلفه في الرئاسة على الطائفة المسيحية ، مما جعله على اتصال مباشر بالبلاط الأموي وبالأمة الإسلامية . إلا أنا نجده ، مع ذلك ، منذ سنة ٢٧٥ م ، مع البطريرك يوحنا الرابع في فلسطين ، حيث رسم كاهناً ، في ما يبدو . ويرى الأب «جوجي» ، بهذا الصدد ، في شرحه أعمال المجمع السابع (۱) ، أن القديس تخلى بملء اختياره عن وظائفه الرسمية في دمشق . وربما دفعته إلى ذلك النظيات التي أخذت تزداد شدة وتثقل كاهل الذميين من بهود ومسيحيين (۱) . فاعتزل يوحنا في دير مار سابا . كاهل الذميين من بهود ومسيحيين (۱) . فاعتزل يوحنا في دير مار سابا . هناك استطاع البطريرك يوحنا الرابع أن بجده ، فاتخذه لنفسه لاهوتياً في معبد القيامة . ثم هاجمه محطّمو الإيقونات وكفروه ، فرد وواعظاً في معبد القيامة . ثم هاجمه محطّمو الإيقونات وكفروه ، فرد الله مقامه في مجمع أفسس الثاني وهو المجمع المسكوني السابع (۱) .

١ انظ المقال المذكور ، عمود ١٩٣ .

ع منذ سنة ١٩٧٧ - ٢٠٠ م أصبحت إدارة الشؤون في الدولة الإسلامية خاضعة للأحكام والقوانين التي وضعها عمر الثاني ، أشد الأمويين ورعاً ، كما ورد في الأخبار . فخلف الارتجال السائد في العهد الأول تنظيم أدق . ولا ريب أن روح العدل والفضل ظاهر في التدبير الله التي سنها عمر « لأهل الكتاب »، من يهود ومسيحيين . بل إنه هدأ حركة الدخول في الإسلام لما كانت تجره من ضرر على الخزينة . فجاءت هذه التدبير ات أوسع من التنظيمات الضيقة التي فرضها الخليفة العباسي المتوكل ونسبت وهما إلى عمر الأول . لكن عمر الثاني ، إن كسان يعترف « لأهل الكتاب » بممارسة دينهم ، فإنه مع ذلك أخذ يضع لهذه المهارسة حدوداً . فيهود ومسيحيون يحتفظون بمجامعهم وكنائسهم ، لكنهم لا يسمهم أن يبنوا شيئاً جديداً منها ، فيهود ومسيحيون اضطروا أن يتخلوا عن كنيسة القديس يوحنا لقاء احتفاظهم بالكنائس فضلا على أن المسيحيين اضطروا أن يتخلوا عن كنيسة القديس يوحنا لقاء احتفاظهم بالكنائس حيث إنهم « ذميون » أخدت تظهر و تعرضهم التقلبات التاريخية التي جساءت عمد ذلك .

إن الأب جوجي يذكر ذلك كله على أنه «قصة عربية»، أثناء محاولته تبين الوقائع حسب =

والمرجح أنه مات سنة ٧٤٩ م ، أعني سنة نجاح العباسين في ثورتهم بالذات ، وقبل خمس سنوات تقريباً من انتقال عاصمة الإسلام من دمشق إلى بغداد .

جاء نتاج الدمشقي ضخماً متنوعاً . فيه الحطابة والأشعار الدينيسة والتفاسير المستاهمة من القديس يوحنا ذي الفم الذهبي ، والزهديات . والتفاسير المستاهمة من القديس هو الأعظم شأذاً . وضع معظمه في الدفاع والجدل رداً على محطمي الإيقونات ، والنساطرة واليعاقبة ، والقائلين بالمشيئة الواحدة في المسيح ، والمسلمين والمانويين، وخرافات العوام . كما أنه ينبغي أن نذكر «حواراً بين مسيحي ومسلم» بلغنا من طريق أبي قرة ، وأن نلاحظ أن المقالة في «الإبانة عن الإيمان وشرحه» لم تصلنا إلا في الترجمة العربية . لكن أثره الأعظم هو «معين المعرفة» الذي شرحنا تصميمه في الفصل السابق .

وربما كان يوحنا الدمشقي ، بن الآباء اليونانيين . هو الوحيد الذي ترك لنا أثراً من نوع «المجموع» اللاهوتي ، ويسعنا أن نتصوره كتاباً مدرسياً كاملاً . ولقد استطاع بعضهم أن يقول : إنا نجد في هذا الأثر شيئاً يشبه التلخيص لما نقل عن الآباء اليونانيين . وذلك لا يصح بحال إذا قصد به أنه قد ورد في «معن المعرفة» كل ما اشتمل على أخص ما خلفه إيريناوُس وأوريجينوس والقبادقيون والذهبي الفم وسواهم (ه) . إلا أنه لا شك في أن الأصول التي يعتمدها القديس يوحنا شديدة التنوع . فمن الناحية اللاهوتية (١) يتبوأ القبادوقيون ، ولا سيا شديدة التنوع . فمن الناحية اللاهوتية (١) يتبوأ القبادوقيون ، ولا سيا

تعاقبها التاريخي ، مستنداً إلى الروايات التي جمعها يوحنا السادس في ترجمته لحياة القديس : من المعجزة التي ردت بها يده إليه بعد قطعها والتي كانت سبب دخوله إلى دير القديس سابا ، والمحن التي أخضع لها في هذا الدير .

الملعى الذي كان الاصطلاح ( علم اللاهوت ) يتخذ عليه يومنذ ( انظر فيها يلي ) : أعني « علم الله من حيث إدراكه في الباطن » أي الله في تثليثه .

القديس غريغوريوس النازيانزي، المنزلة المرموقة في ذلك كله. فبوساطتهم يظهر الطابع الأفلاطوني ؛ وإنه لأشد ظهوراً أيضاً بوساطة ديوينزيوس المنحول الذي يستخدم استخداماً واسعاً (ه) . ومن الأستاجريتي تلتمس الأصول للحدود الفلسفية المتعددة . ولم ينس المؤلف القديس يوحنا الذهبي الفم ، والقديس كريلس الإسكندري ، والقديس كريلس الأورشليمي ، وغيرهم ... أما مفكرو القرنين السادس والسابع ، كالقديس ليونطوس البيزنطي ومكسيموس المعترف وأنستازيوس السينائي (ه) ، فإن الدمشقي يستوحي منهم بوجه خاص مواده في بحثه عن المسيح (۱) . ومن كل ذلك ينطلق القديس ليتقدم إلينا بمحاولة تأليفية تحمل طابع الأصالة ولو لم تزل محدودة . فبدلاً من أبحاث فرادية مهايزة .أو بدلاً من ذلك التعليم النظري – التصوفي الذي اختصت به الأغنسطية ذات العقيدة الصحيحة ، نواجه الآن ما يوشك أن يكون إبانة شاملة دات العقيدة الصحيحة ، نواجه الآن ما يوشك أن يكون إبانة شاملة للا هوت . بمعناه الاصطلاحي في عصرنا .

لقد راق آسين پلاسيوس أن يقرب بين تصميم المؤلفات المدرسية «في التوحيد» لدى المسيحيين وبين تصميم «الاقتصاد» للغزالي (٢) . وليس المقام هنا مناسباً لذكر رأينا في هذه المقارنة . ولكن ، إن نغض النظر عن جميع المسائل المتعلقة بتأثير تاريخي ، يبق أن مصنف الدمشقي أجدر من «الحلاصات» بأن يذكرنا ، بعد التعديلات اللازمة ، بالتصميم العام وبنوع التأليف اللذين جاءت الكتب في علم الكلام متقيدة بهما . إنه لا يفوته ، في مبناه الأصيل ، إلا التقسيم الواضح الذي نجده في

١ لا يسمنا إلا التأسف على أنه فات ذلك كله النقل الوارد عند الآباء اللاتينيين . وهذه دلالة بارزة على الإنفصال الثقاني الذي وقع يومذاك بين الشرق والغرب ، فأدى إلى تلك العواقب الوخيمة التي نعرفها والتي أودت بالوحدة بين المسيحيين .

ب في كتابه « العلم اللاهوتي المدرسي في أصوله التاريخية » ، في ممتزجات مندونيه ، ج ٢ ، ڤرين ،
 باريس ، ١٩٣٠ م ، ص ٢٠٠ .

المقالات الكبرى ، والذي أضحى القاعدة العامة في الإسلام منذ أن وضع . أبو الهذيل تكييفه المذهبي . على أن لدينا شيئاً من هذا القبيل في المسيحية اللاتينية منذ القرن التاسع لدى سكوت إربجينوس (ه) . والعنوان الذي اعتمده يوحنا الدمشقي يذكر – هو ذاته – بعض الشيء بما دعاه علماء المسلمين «أصول الدين» . وهو في نظر الكثير منهم . بمنزلة المرادف المقارب «لعلم الكلام» أو «علم التوحيد» (١) .

هذا وإن استخدام المواد الفلسفية أشد إيضاحاً. لما سبق ذكره. فتصورُ الدمشقي لاهوتياً ، يعبّ عباً من المصادر الفلسفية في الفكر اليوناني القدم ، هو تصور أسطوري بعض الشيء . إذا لا نجد عنده أيضاً تلك الملابسـة البعيدة الغور ، بين التجربة أو القيم المسيحية وبين المعالم الفلسفية الموروثة عن اليونان ، كما هو الأمر ، على اختلاف مراتبه ، عند اكليمنضوس الإسكندري ، وأورنجينوس ، وغريغوريوس النازيانزي ، وغريغوريوس النيسي . وهو أمر لم يتيسر الإسكندريين أو القبادوقيين ، إلا لأنهسم عادواً إلى أُطُر أفلاطون أو أفلوطين وأخذوا بها . إن ما لديهم من قيم صحيحة تفوق القام الطبيعية ، يُقبُرُل على ما تحمله الفلسفة الأفـــلاطونية والأفلوطينية بين جنباتها من تصوف طبيعي ومشاهدة شعرية في جميع طاقاتها ، وكأنه يتولاه عن غير دراية منهم . وإن هذا القول ليوجز حتى مدلول العلاقات بنن الأفلاطونية والمسيحية في ذلك الفوز ذي الوجهين العظيمين الصافيين ، اللذين مثلها القيادوقيون للشرق ، والقديس أغسطينيوس للغرب . وهو فوز تحقق بمعالم وحاجات فكرية شديدة التباين بــــن الطرفين ، لا تتبحه ولا تحله ، قائماً بسائق الحكمة وألطافها ، إلا صحةُ التجرُّبُّةُ الفائقةُ للطبيعةُ بالذات . إن تلك النبرةُ الأفلاطونيةُ الشديدة \_ وهي

١ هذا هو الأمر في « الإبانة عن أصول الديانة » للأشعري ، وفي « أصول الدين » المنسوب إلى السمرقندي ، وفي « معالم أصول الدين » لعبد القاهر البغدادي . وفي « معالم أصول الدين » لغمغر الدين الرازي .

من وجه ما ، لأنها أقل تحويراً ، لدى غريغوريوس النيسي أبرز منها لدى أغسطينيوس (١) – لم تكن مادة يسع الذهن أن يتناولها مباشرة بصوره وليقلها إلى غير صاحبها . وإذا أخرجت من صعيد ازدوج عليه نظريتها بعمليتها ، كالذي تبدو واضحة عليه في «حياة موسى » لغريغوريوس النيسي مثلاً ، إلى الصعيد النظري المحض ، بطل كونها على ما هي عليه ، ولم يسعها أن تبقى على ما كانت عليه إلا بالقدر الكثير من الاشتباه والالتباس (٢) . مع أن هذا النقل من الصعيد المزدوج «نظرياً وعملياً» إلى الصعيد النظري المحض ، هو ما يهدف إليه كل تطور في «العقدة الدينة» .

لا نجد شيئاً من ذلك كله عند الدمشقي ، وإن شئنا فلنقل : إن هذه الالتباسات ولو طفّت على صفحات من شروحه العقدية ، لا يتناولها قط تكييف مذهبي فيجمدها . إنه يعود إلى النتائج التي خلفها أسلافه العظام فيأخذها بإدراك مدهش لصحة العقيدة . أما المقاطع التي تظل فيها عبارته مذبذبة ، بسبب الظروف التاريخية مث . كما هو الأمر في «الأفخارستيا» فأقل ما يقال فيها ، أنها تتسع اتساعاً وافراً لما يتوقع من تباين وتوضيح في المستقبل . وذلك بأنه ، عند القديس يوحنا، يظهر استخدام الفلسفة ، أداة بن يدي اللاهوت ، استخداماً يبقى في حدود العقل . فليس الأمر عنده ، مثلها كان في التيار الإسكندري ، أمر أساطير توخذ من أفلاطون عنده ، مثلها كان في التيار الإسكندري ، أمر أساطير توخذ من أفلاطون

كان غريغور يوس أقرب أيضاً إلى الأفلاطونية . فإن التأثر المباشر بأفلوطين ظاهر لدى القديس باسيليوس ، وأقل ظهوراً لدى القديس غريغوريوس . إن هذا الأخير يعود إلى أفلاطون قبل أن يعود إلى غيره ، فيستمد إلهاماته من عوارف أفلاطون الشعرية الواسعة المدى، ثم لا يتورع من أن يحزجها بأصول يأخذها من الرواقية وحتى من أرسطو . لكن هذه الأصول المتنوعة تظهر خاصة في التأثير الذي الأساطير » (أغي هنا الصور الإشارية) . فإن التأثير الذي تخلفه ليس تأثيراً قائماً على إدراك فلسفي موضوعي . وسوف نعود ، في صفحات بعسد ذلك ، إلى غيغوريوس النيسي .

انظر في ما يلي ، البحث عن « دور الفلسفة » في فكر الآباء .

فتصحح كلما اقتضت الحاجة ، وتقوم رمزاً تفسيرياً ؛ بل يتدخل المجهود "الفلسفي في تعريف الاصطلاحات وتحديد المسائل . وإنا انتين اهماماً بالوضوح . وسع بعضهم أن يصفه وضوحاً سابقاً للمدرسية ، كانت مؤلفات مكسيموس المعترف قد مهدت له ؛ وما من ريب في أن الدمشقي استعاره من هذا الأخير (۱) . إلا أن هذا الوضوح قد ظهر ولما يكن الأمر أمر استخدام متواصل للأدوات العقلية على ضوء شعور بين بوظيفة علم اللاهوت الإشراقية . إن هذه المادة الفلسفية «المسخرة»، يتقدم القديس يوحنا بها إلينا على نحو «تعريفات» متوالية خاصة ، وبصورة «مهدات» تفسيرية (۱) . وبالطبع أيضاً ، يطلبها من أرسطو وفورفيريوس والآباء اليونانيين أسلافه ، ومن الذهبي الفم ، مثلما يطيب له أن يطلبها من غريغوريوس النازياننزي .

وهكذا كانت تلك المادة عنده قائمة «بممهدات» و « فصول فلسفية » . ولقد أصبحت هذه الصيغة ، من غير العنوان الذي نجدها عليه هنا ، بعد بضعة أجيال ، صيغة المقالات كلها في علم الكم . بيد أن تلك الممهدات لا تهدف ، لدى الدمشقي ، إلى إنشاء فلسفة . إنما الغاية الأولى منها أن تمد بالعناصر التي تم تخريجها في « الانتولوجيا » والمنطق المادي ، ليعول عليها ، عن كثب أو عن بعد ، في الإبانات اللاهوتية . ومن بين هذه العناصر مثلاً تعريفات « الطبيعة » و « الذات » و « الأقنوم » و « القيام في الذات » و كثير غيرها مما هو من قبيلها ، أدى الجهل و « القيام في الذات » و كثير غيرها مما هو من قبيلها ، أدى الجهل

١ كان مكسيموس (نحو ٥٨٠ – ٦٦٢ م) أحد المصادر الرئيسة التي عاد إليها الدمشقي ، و ربماكان مديناً « للمعترف » بمعرفته آثار ديونيزيوس المنحول فلقد شرح القديس مكسيموس ديونيزيوس المنحول واعتقده تابعاً مباشراً للقديس بولس ، وتبعه الدمشقي في هذا الاعتقاد . و إنا نجد عند مكسيموس وعند يوحنا الدمشقي تأثيراً أفلاطونياً وموارد أرسطية على اختلاف المدى و الاتساع .

PG ۲ ، ج ۹۴ ، عمود ۲۹ه – ۲۷۲

بها إلى كثير من تلك الخصومات والأضاليل التي نعرفها . فإن علم اللاهوت لا يُلْحيق الفلسفة َ به . بل يستخدمها . أما المقالات في علسم الكلام ، فإنها ، على خلاف ذلك ، قد أَلحَقَتُ بها ، منذ بدايتها ، فلسفةً بأسرها . كانت قد حورتها اصالحها قبل ذلك . فهناك فلسفة نقدية تتناول المعرفة والاستدلال لإثبات صحتها . وعلم طبيعي أصبح ، زمناً ما ، في شكله المصرّح به . القائم على مبدإ الجزء الذي لا يتجزأ ، الصيغة التي اتخذتها بالذات العقيدة القرآنية في التنزيه . كما أنه أنشئ ، بعد ذلك ، إخراج كامل يشتمل على المنطق وفلسفة الطبيعة والأنتولوجيا اختص علم الكلام المتطور به نفسه . وعرض له على أنه الموضوع الذي بعنيه . فهو يسترسل فيه بتحاليل تساق مساق التحاليل في الفلسفة . وإنا، مع ذلك . نواجه أمراً لاشك فيه . وهو أن هذه الفلسفة . على صعيدها الفلسفي نفسه ، تهدف إلى إحلال ما يقوم به علم الكلام من مجهود في الجدل . وذلك بالقدر المحدود الذي يجول فيه علم الكلام . على صعيد عقلي . وهو صعيد الرد والدفاع . إن الذي يبحث عنه علم الكلام ليس تعريف المعاني . التي يعول عليها في علم العقائد ، وتسلخر لمقاصده ، مثلها هو الأمر عند الدمشقي . وليست الرغبة السائدة ، في علم الكلام . هي الرغبة في الاحتجاج على المعتزلة أو على الفلاسفة بوجوب تسخير الفلسفة لعلم فوقها . بل هي الرغبة في إثبات وحدة التحام بين المجهود العقلي الذي يبذل في المقدمات وبين الدفاع الجدلي عن العقيدة الموحى بها مثلًا ورد شرحها في المسلك «السني».

فالشبه في استخدام الفلسفة بين الدمشقي وبين ما ظهر بعده من مقالات في علم الكلام ، هو شبه بالمادة ، أكثر مما هو شبه بالمعنى . على أنه يسعنا أن نتبين شبها أشد بالمعنى . من حيث المنهجية دائماً ، بين الكتاب الثاني من «مَعِين المعرفة» أعني «كتاب الهرطقات» (١) ،

<sup>.</sup> ۲۸۰ – ۲۷۷ عمرد **PG** ۱

وبين نزعة فكرية مألوفة لدى المتكلمين . هذا ، على الأقل ، إن لم نتبين هذا الشبه بين الكتاب المذكور وبين مقالات الكلام كلها . فكثير عدد العلماء المسلمين الذين خلفوا لنا مقالات في الفيرق ، والحزء الأول من «الفيصل» لابن حزم ، و «الملل والنحل» للشهرستاني (۱) . والنزعة التي استبانت عند العلماء المسلمين . منذ الأشعري إلى ابن حزم ، ومن ابن حزم إلى الشهرستاني . هي كما ذكرنا ، جمع الفئات المفكرة ابن حزم إلى الشهرستاني . هي كما ذكرنا ، جمع الفئات المفكرة والفيرق المختلفة ، حول أصول عقدية راهنة . فكأنما جاءت تلك المؤلفات في الفيرق ، مجرد مستندات أولية ، هيئت لكي يعاد إليها فتؤخذ ، ويتوسع فيها ، لدى إيراد الحجج والأدلة الجدلية . وبقدر ما كانت هذي حالها ، فقدت كل فرقة أو فئة مفكرة سياها في قرائنها التاريخية . ثم يتقدم التكييف المذهبي الذي يتناول العقيدة فيزيد من هذا التشويه .

وبوحنا الدمشقي ، حين يضع تقوعاً للهرطقات المهمة ، إنما يتقيد على المحلومة بجميع التقليد الذي سنة الآباء . وكان القرن الثاني قد عرف «الرد على الهراطقة» للقديس إيريناوس الذي دحض الأغنسطية المنحرفة عن العقيدة المستقيمة ، وأوضح الأصول التي ترتكز عليها «قاعدة الإيمان» : وأساسها التفسير الصحيح الدقيق للكتاب المقدس . وفي القرن الثالث ظهر «الرد على الهراطقة» للقديس هيبوليت . ثم انتشر في القرن الرابع «البناريُون» وهو كتاب وضعه القديس أبيفانوس (ه) ، الذي كان قليل التفهم لمذهب أورنجينوس ، فقابله بعنف شديد . ومما يؤسف له أنه أسهم فيا وقع ، بين أورنجينوس ذاته وأتباعه المتعسفين ، من لبئس واختلاط . أما الدمشقي فإنه ، رغم تأثره الشديد بديونيزيوس المنحول

١ انظر ما ورد عن ذلك في الفصل السابق ( جز٠ ١ ٠ ص ٢٦٥ تا ) . ولقد رأينا أن بحثنا في الفرق ما يزال وارداً في سياق « التمهيد » للباقلاني .

وبالقهادوقين . قد استمد مواده من ابيفانوس ، فكان يأخذ عنه بالنص الملخص لأقدم الهرطقات ( ٨٠ على ١٠٣ هرطقة محصاة ) (١) . أما أحدث الهرطقات ، فإنه يعود فيها إلى تيودوريطس ، وتيموتاوس القسطنطيني ، وليونطوس البيزنطي وسوفرونيوس (٢) . ولم يأت برأي أصيل حقاً إلا في ما يتعلق بالإسلام وبمحطمي الإيقونات وبفرقة «الأبوسخيت» التصوفية القريبة من «المسالين» (٣) (٥) . هذا ولاشك أن المهم أولا عند الدمشقي هو تصوير الجانب العقدي وليس الاعتناء باستحضار واقع تاريخي كامل دقيق . بيد أن هذا الجانب الأخير لم يفته فواتاً كاملا . وربما جاءت عنده الهرطقة بسياها بأيسر مما اتفق ذلك للفرق وللفئات المكفرة الوارد ذكرها عند ابن حزم والشهرستاني .

١ والقديس اپيفانوس ذاته ينقل نقلا واسعاً عن القديس يوستينوس والقديس ايريناوس والقديس
 هيبوليت رواية الهرطقات في القرون الثلاثة الأولى الميلادية ، وهي أصح ما ورد ملخصه في
 كتابه البناريون ( PG ، ح ١١) ) .

و الله الإحصاء وحده يكفي للدلالة على سعة اطلاع الدمشقي . أما ثيودوريطس ( القرن الخامس، « الموجز في تاريخ الهرطقات » ) فكان تفكيره مشبعاً بمأثورات انطاكية ، واضطر، في خلقدونية ، أن يتبرأ من اتهامه بالنسطورية . أما تيموتاوس ( أوائل القرن السابسع ، ترك كتيباً في رجوع الهراطقة ) فهو رجل النقل المسيحي . وأما ليونطوس البيزنطي ( القسرن السادس ، PG ، ح ٨٦) فكان خصم اليعاقبة الألد ، ولقد ارتد عن النسطورية ورد عليها بعد ذلك ، فاتهم تيودوروس المبسوسي بالمسؤولية عن ظهور الأضاليل النسطورية، وكان من اللهدة في إخلاصه لأوريجينوس بحيث ظن زمناً أنه « أروريجي » . أما القديس سوفرونيوس أخيراً ( PG . ج ٨٧) الذي التقينا به من قبل ، فكان بطريرك القدس في سنة ١٩٣٥ ( انظر ما سبق ) . وهو الذي سبق إلى إفضاح الهراطقة القائلين بالمشيئة الواحدة في المسيح كما رأينا ، وأسهم في توضيح القضايا المتعلقة بالمسيح حسب ورودها في السمعيات ، ورد عنها هجات الخصوم . ولقد اشتهر في هذا العمل أيضاً لقديس مكسيموس المعترف الذي لم يقل الدمشقي أغذاً منه والذي جاءت قوته الدلالية أوضح أيضاً في معالمها وحدودها .

٣ جوجي ، DTC . المقال المذكور ، عمود ٢٩٧ . وإن ذلك كله وارد في صفحات الكتاب الأخير (PG ، ح ٩٩ ، عمود ٢٧٧-٧٧٧) ولقد فاق البيان الجدلي عن الإسلام غيره بكثير في المرض والاستقصاه (عمود ٢٦٤ – ٧٧٣) .

والصحيح أنه لم يرد قط في المسيحية مثال آخر لمؤلّف جاء بمنزلة كتاب مدرسي في علم اللاهوت . ممهد له بتقويم دقيق للفرق الحارجة عن الإيمان المستقيم . فلقد طاب للعلماء بعد ذلك . أن تحصروا بحث الانشقاقات في المنهجيات التاريخية . فلم تظهر هذه الانشقاقات في المؤلفات النظرية إلا بذكر المذاهب مع افتراض القرائن التاريخية معلومة . وما أسرع ما بدا هذا الافتراض افتراضاً! وكذلك كان الأمر في الإسلام ، فلم يكن بُدّ من انتظار العهد المعاصر وتأثيرات العلم الغربي للعثور على اهمام ما بمدى التأثير التاريخي الذي خلفته المدارس والنزعات المختلفة في الماضي . ونجد ذلك في مؤلفات أحمد أمن مثلاً . لكنه حدث عند ذلك ما كان يؤذن به غياب الإمامة الدينية : وهو أن المفهومات التي يميتز في ضوئها ، بين السنة والحروج عنها ، قد انطمست قليلاً .

إن الفصول الفلسفية و «كتاب الهرطقات» لم يكونا إلا «مقدمة». أما موضوع المؤلّف في حد ذاته فهو «الإبانة عن الإيمان المستقيم» (١) ولقد جاء تقسيمه إلى أربعة كتب بعد ذلك بكثير ، إذ كان المؤلف قد اقتصر ، فيا قسمه ، على مئة فصل ، متقيداً في ذلك على نحو التقريب بالقواعد الواردة في صيغة العقيدة التي وقع عليها الإجاع في مجمعي نيقيا والقسطنطينية . وعلى هذا بات التصميم في واقعه يتناول : الله في ذلته أو واحداً في ثلاثة ؛ الحلق ، الذي أثقلت الحوض فيه فلسفة العصر في الطبيعة والعالم (١) ؛ النظر في المسيح . ثم يلي ذلك طائفة من الأسئلة لم تجمع ، في ما يبدو ، إلا لمجاراة المناظرات في ذلك العصر . في من ذلك أنه شتان ما بين هذا التكييف المذهبي والدقة السي نلمسها في «الحلاصات» المصدقة في العهد المدرسي . وكذلك بجدر بنا نلمسها في «الحلاصات» المصدقة في العهد المدرسي . وكذلك بجدر بنا

PG ، المرجع ذاته ، عمود ۷۸۹ – ۱۲۲۸ .

لقوم ذلك كله على علم يتعلق بالإنسان مستلهم من تميزيوس الافسيني ومكسيموس المعترف.
 انظر المصدر ذاته ، عمود ٩٦٧ – ٩٦١ و المراجع العديدة الواردة فيه .

أن نلاحظ أنه تكييف يتجاوب تجاوباً كافياً مع درجة التكييف المذهبي عرفتها في الإسم ، قروناً بعد ذلك ، الكتب الموضوعة في علم الكلام على «طريقة المتأخرين». هذا ونعود إلى القول: إنا نمسك عن مسألة المصادر الممكنة . ولا نظن بحال أن من شأن تجاوب عام جداً في التصميات . أن يودي فرضاً إلى القول بالتأثير المباشر . علاوة على أن النواحي المشتركة الوحيدة إنما ترد على نحو ما يلي : ١) الله في ذاته وصفاته . ٢) الله وأفعاله . ٣) تدبير الأمور التي تكفل النجاة ذاته وصفاته . ٢) الله وأفعاله . ٣) تدبير الأمور التي تكفل النجاة على النحو الذي نراه لكطبيعية في العلوم التوحيدية إذا انتهت إلى مستوى على النحو الذي نراه لكطبيعية في العلوم التوحيدية إذا انتهت إلى مستوى معين من التطور . فالأمر الذي لا شك فيه عندئذ هو أنه تصعب الدلالة على تأثير مباشر للدمشقي على نظرة أبي الهددين في تصميم «الاقتصاد» الأصل على تأثير مباشر للدمشقي على نظرة أبي الهددين في تصميم «الاقتصاد» الأصل العبث ، بالرغم مما يقوله آسين . أن نرى في تصميم «الاقتصاد» الأصل الأول لتصميم ما جاء من «الح صات» بعد ذلك .

على أن خلافاً ملموساً يظهر حتى في داخل الفصول الرئيسة . فإن الإبانة المسيحية تميل إلى أن تتخذ تصمياً عضوياً تبرز فيه وظيفة علم اللاهوت الإشراقية . أما البيان الإسلامي – ونلمس ذلك حتى في مؤلفات الجرجاني والتفتازاني الكبرى – فإنه ينفتح إلى طائفة من الأسئلة المكدسة التي نشأت من ظروف المناقشات ، وكان الباعث عليها إذن وظيفة الرد والدفاع التي عهدناها في علم الكلام . إنها «العقائد» القديمة التي جمدت أحياناً ، على الصيغة التي وردت بها ، هذه المسائل المتوالية أو تلك . ولكنها صيغ عقدية جاءت هي ذاتها من وحي الضروريات الجدلية . ولكنها صيغ عمدية التي مقالة إلى مقالة في علم الكلام ، شعوراً بشيئين : إرتباط محكم بين الأكثر العامة العظمى ، وداخل هذه الأكثر تجاور بين المسائل المعالجة التي تكاد تكون الصلة بينها ضعيفة . فينبغي عند ذلسك المسائل المعالجة التي تكاد تكون الصلة بينها ضعيفة . فينبغي عند ذلسك الا يرد تنظم الفصول في دقائقها إلى الارتباط الذهني المحكم ، بل الأحرى

رده إلى تاريخ الخصومات العقكية الأولى أو إلى تاريخ «الفرق» الأولى. وبهذا التاريخ التصق التصاقاً عضوياً تقليدٌ بأسره يرتد إليه ارتداداً أميناً فينقل من مؤلف إلى آخر .

وربما وجب اللجوء إلى أسباب من هذا القبيل ، إليها يرد فوات التنظيم المحكم الذي تنكشف عنه بعض المقاطع في «الإيمان المستقيم» ، وإليها يرد ، في الجزء الرابع خاصة ، ما بين المسائل من تفاوت . ولا شك أن المؤلف متأثر تأثراً ظاهراً بالخصومات العقدية التي نشبت في ذلك العصر إلا أن الفكر ، عند الدمشقي ، ما انفك مركزاً في تجواله على النفاذ إلى الغيب الذي أتى الوحي بسه ، حتى ولو كان مبعث البحث ، في ناحية أو أخرى ، « هرطقة » ناشئة . فينسلك ، بذلك ، في خطة التقليد الذي سنه القبادوقيون أسلافه ، ويؤذن ، في الآن نفسه ، بالتأليفات المقبلة التي جاءت أبعد غوراً .

لقد اقترح بلنوار أن تختم عهد الآباء في الشرق ، قبل القديس يوحنا الدمشقي ، وفي الغرب قبل بطرس اللومبار دي (،) . والواقع هو أنهم استطاعوا بحق ، في عهد متأخر ، أن يقسموا «الإيمان المستقم» في طبعاته الغربية ، تقسيات «كتاب الأحكام» ذاتها . فالتجاوب هنا ظاهر ، وظاهر أيضاً ميل القديس توما إلى سلفه اليوناني في القسرن الثامن . إنه لمسلك الآباء اليونانيين حقاً ذلك الذي سلكه القديس توما باتباعه ليوحنا الدمشقي . لكنه كان أسعد حظاً من الدمشقي بما وسعه أن يزيده من المواد التي استلهمها من الآباء اللاتينيين . وإنه لفراغ حقاً، التي أصبحت واضحة منذ القرن الثامن . فلم يستطع الدمشقي أن يستخدم شيئاً مما أتى به القديس أغسطينوس مع العلم بأنه وضع موالهاته بعد أربعة قرون من وفاة هذا الإمام العظم .

وهكذا قــام علاَّمة دمشق بمجهود لا يجحد لتنظيم العلم اللاهوتي.،

بل ولتجهيزه أيضاً ، كما رأينا ، بأدوات فلسفية دقيقة . لكن الواقع أن هذا العلم لديه كان يفوته المبدأ البنيوي حتى يصبح علماً مستقلاً . والأولى أن يقال : إنه قد جاء إلى مكان البناء بالمواد الأولية التي أدخلت بعد ذلك في البنيان من أن يقال فيه : إنه يبدو هو المباشر بالعمل . وهو بأن يؤذن بالوجه الذي عليه ينظر إلى المسائل العامة الظاهرة ، أحرى منه بأن يكون قد اكتشف مبدأ التنظيم بالذات . ثم إن الأدوات الفلسفية التي يستخدمها ما تزال دون المطلوب ، ولا سيا لأنها لم تنضم إلى الكل الكل الفهاماً عضوياً . لكنه بجتهد ، مع ذلك ، لاكتسابها ، فيجعل تراث الآباء قابلاً للتداول . وأثره ما يبرح صلة بين عهد الآباء وعهد المدرسية : فهو أقرب إلى الأول بالوجه الذي يعتمده في شروحه ، وفي وهو يؤذن ، مع ذلك ، بالثاني للوجه الذي يعتمده في شروحه ، وفي استخدام المواد المكتسبة على النحو الذي وصفنا .

ولا ريب أن هذا ، إن لم يكن التعليل الأصح لما قد يكون له على علم الكلام من تأثير مباشر لا بد من إثباته بالدليل ، فهو يعلل على الأقل أوجها من الموافقات التي قد تقع بين الطرفين . إن التنظيم الذي أحدثه علامة دمشق يؤذن بتنظيمات «المدرسية» . إلا أن الدرجة السي أدركها بذلك في التكييف المذهبي تناسب ، بعد تغيير ما وجب تغييره ، الدرجة النهائية التي بلغها علم الكلام في تكييفاته المذهبية . وإذا تأتى للطرفين أن يتلاقيا ، فإنما يقع التلاقي ، فيما نظن ، بالوجه الذي منه ينظر إلى المسائل ، وهو أمر بمتاز به الدمشقي ، لا بالضوء الذي ينظر فيه إلى المسائل ، ذلك بأن «الإيمان المستقيم» في هذه الناحية الأخيرة يعود إلى الومضات الحية التي أو دعها الآباء اليونانيون علمهم التصوفي في اللاهوتيات . أما علم الكلام فها زال يهدف قبل كل شيء إلى استكمال رده الدفاعي عن العقائد .

وها نحن أولاء نتبيّن الآن أمرنا : لقد سلك كل من علم الكلام

وعلم اللاهوت مسلكه ، ولن تفهم الحاجات التي يلبيانها فها صحيحاً ما لم ترد إلى صميم المناخين ، الإسلامي والمسيحي ، اللذين بعثا على إيجادها . وبذلك تبدو أشد ظهوراً نقاط التلاقي التي أعدتها الظروف التاريخية والجغرافية عبر الأجيال . على أن هذه الظروف ذاتها قد زاد في تنشيطها قيمام الدينين على أساس التوحيد ، والعناصر اليهودية والمسيحية التي ضمها الإسلام إليه في أوائل حياته . وهي أصول ربما جاءت بين الطرفين أقل إتاحة للتأثير الحقيقي منها للاستعارة والتكامل في الأدوات الصناعية .

## بعض المسائل المشتركة

إن النتيجة التي انتهينا إليها في بحثنا السابق تبدو أشد لزوماً ، فيا نظن ، إذا ما لاحظنا ما يلي : وهو أنه لم يكن بد لعلم الكلام من ناحية وللفكر المسيحي في عهد الآباء من ناحية ثانية ، في نشأتهما وتطورهما ، من أن يواجها ، في الجو الإسلامي ، كما في الجو المسيحي ، عدداً من المسائل المشتركة محلت بمقياس واحد هنا وهناك . قلنا : « بمقياس واحد» . على أنا نأخذ الاصطلاح هنا بمعناه الدقيق ، فنشير إلى أن الحلول تتجاوب فيا كان بينها من اختلافات جوهرية ، ولكنها ، فيا كان بينها من وجوه التشابه ، ليست أقل تجاوباً . وكذلك يكون الأمر خاصة ، فيا نرى ، في استخدام ما جاء الوحي به ، وفي المنزلة التي تتخذها الثقافة الملنستية ، وفي التباين أو التقارب بن الفلسفة والعقيدة . ولن نكتفي هذه المرة بالإحالة على فكر الآباء المعاصر لعلم الكلام في أوائله . إنا نوجه سوالنا إلى الماضي ولا نخاف من أن نلفت الانتباه إلى أبعد النزعات توغلاً في النظر ، أعني إلى مدرسة الإسكندرية والقبادوقيين .

## ا \_ مسألتان تمهيديتان

١) مسألة الاصطلاح . \_ إنا نوضح أولاً سوالاً بسيطـاً يتعلـق بالاصطلاحات . عندما نذكر «علم اللاهوت» في هذه الصفحات ، إنما نتخذه ، لا محالة ، بالمعنى المنواطأ عليه منذ القرن الثالث عشر ، أعني علم اللاهوتيات التي تدرك على مستوى ما فوق الطبيعة . أو أعني بشرح موجز : توضيح مسلَّمات الوحي بعقل أشرق الإمان فيه . فإن الاصطلاح « ثينُولُوجياً » ، بعد أن كان قد احتفظ مدة بمعناه الوثبي ، لم يلبث أن تبرأ منه ، لدى الآباء اليونانيين . ولا شك أن الأمر قمد تم عندهم بأسرع مما اتفق له أن يتم لدى الآباء اللاتينيين . ولقد مهد لذلك اكليمنضوس ، ولا سما أوربجينوس الذي اتخذ «علم اللاهوت» بمعنى « مشاهدة العالم الإلهي » . أم أطلقه أوينزينبيوس القيصري (٠) بلا تردد على «علم الله الحق» ، لا بمعنى أنه علم بالذات له منهجية منظمة ، بل بقي الاصطلاح مقارباً للمعنى الذي ينطوي عليه في أصوله اللغوية . فدل على « علم الكلام في الله» باعتبار الله في ذاته ، واحداً في ثلاثة . وهذه الزاوية هي التي من خلالها نتبيَّن ، عند الآبِـــاء اليونانيين ، ولا سيما القيادوقيين ، في مقابل «علم اللاهوت» ، «علم التدبير » ، أعني كل ما يتعلق بما دبّره تعالى لكفالة النجاة التي أرادها الإنسان، أي «العلم بالمسيح». وهكذا أصبح «علم اللاهوت» لدى هولاء جميعهم ، بمعنى ينطوي على تباين أشد أيضاً ، المنفذ الذي منه تدرك معرفة الله في ذاته . وبقي هذا المعنى غالباً عليه ، ولا سما في آثار ديونيزيوس المنحول . فشاعت الاصطلاحات : « العلم التصوفي باللاهوت » ، و « العلم التأويلي باللاهوت » ، و « العلم الســـلبـي باللاهوت » الخ ... وليس الأمر هنا ، كما يقول الأب كونغار ، وما كان أحسن قوله ، أمر أجزاء مختلفة ، في ما ندعوه «علم اللاهوت» . ولكنه أمر وجوه مختلفة منها ينظر إلى الغيب في الإقبال عليه (١) . فلا يبدو «العلم السلبي باللاهوت» موقفاً منهجياً فحسب ، بل موقفاً عقدياً يرتبط بتأليف الأريوباجيتي كله ، أعني ذلك الدخول في «الظلمة الإلهية» التي دلنا غريغوريوس النيسي على الطريق إليها . وفي الزهديات أخيراً ، يصبح «علم اللاهوت» من إفاغروس البونتيقي إلى ديادوقوس الفوتيقي (٥) ، ثم إلى مكسيموس «المعترف» ، كما كان قد أصبح عند أوريجينوس ، معرفة دوقية تتبوأ من حياة النفس ذروتها (٢) .

<sup>،</sup> انظر المقال « علم اللاهوت » ، في DTC ، عمود ٣٤٤ .

٢ المرجع المذكور . – يقول ديادوقس مثلا : « إن ألطاف الله كلها لنعم الألطاف ، وهي تمدناً بالخير كله . لكن لطفأ من بينها لا يحمس قلبنا ولا يحركه على حب جودته تعالى بالمقدار الذي يكفله لنا علم اللاهوت » ؛ وهلم جراً . انظر « مئة فصل في الكمال الروحي »، ترجمة الأب ده پلاس ، مجموعة « المنابع المسيحية » ، عدد ه ، ص ١٢٦ . لكن الأصطلاح « علسم اللاهوت » لا يتلاقى ، مع ذلك ، بمفهوم « الحكمة التصوفية » القــائمة على ضوء وُنوع إدر اك هما فائقا الطبيعة ، المتميزة عن « الحكمة اللاهوتية » بالمعنى التومسي . فإن ضوء هذه الحكمة هو العقل وقعد أشع فيه الإيمان الفائق الطبيعة ، فكان نوع إدراكها عقلياً . وإنمما يحمدد ديادوقس هـذا العلُّم اللاهوتي بالمعرفــة التي هي عقلية ولو كانت مشبعة باللذة العاطفية ، والـتي يتخللها النقل الاسكندري كله . فيقول : لقد يضيق فكرنا ذرعاً بالصلاة لأنه من الطاقــة على الصلاة في منتهى الضيق والانكماش . اكنه يستسلم بفرح وابتهاج إلى علم اللاهوت لمـــا في النظر في الله من حرية واتساع T فاق ( المرجع ذاته ، ص ١٣٦ – ١٢٧ ) . هذا على أنه لا يفوت المؤلف أن يحث على ممارسة الصلاة حثاً شديداً . انظر أيضاً حاشية الصفحة ٧٨ . يقول الأب ده پلاس شارحاً: « يستحيل أن يتحقق علم اللاهوت ما لم يدرك مقام المعرف.ة الأعل و هو الإشراق» . وربمـا واجهنا هنا أثر بقي ، بل كيف تكييفاً مذهبياً ، من المعرفة الاسكندرية . و لنا أن نتساءل : مــا إذا كنا لا نجد إيَّداناً بعيداً ببعض النظريات الِّي تعود إلى غريغوريوس پلهاس و تمييز . بين الذات الحقيقية والقوى الإلهية ( انظر ڤلاديمير لوسكي، « محاولة بحث في علم الكنيسة الشرقية اللاهوتي التصوفي »، ص٦٨ تا ) على أن تكون هذه النظريات عند ديادوقوس بصورة أصح منها عند القبادوقيين والدمشقي . بل ربمــا كان الوجه الأصح أن نأخذ الاصطلاح اليوناني « قوة » لدى ديادوقوس بمعنى « عمل الروح القدس وألطافه » ، كما يقترح الأب=

أما علم الكلام أو علم التوحيد (الذي نترجمه ترجمة تقريبية «بعلم اللاهوت») فلم يرد قط في الإسلام بهذا المعنى الذوقي التصوفي (۱) . ونعلم أن ما نحده بالعلم الموطنى للكلام، قد عُرف غالباً بالفقه، أي أنه كان يعني «الاجتهاد الفكري» . وإنما اصطلح بهائياً على تسميته «بعلم الكلام» عندما انحصر الفقه في الدلالة على الأحكام والحقوق الشرعية . ولقد تم ذلك منذ عهد المعتزلة . فهل بحب هنا أيضاً ، أن نتبين تأثيراً لاصطلاح «علم اللاهوت» في المسيحية ، مأخوذاً في أصوله اللغوية ، وأن نقيم معادلة بين اللفظة اليونانية «لوغوس» واللفظة العربية «كلام» بمعنى القول أو الحطاب (۲) ؟ إن الأمر جائز ، مع أنا لانجد شيئاً أقل من ذلك يقيناً . لكنا على كل حال ، نرى أن علم الكلام يستخدم ، بمعناه الأقرب إلى الاصطلاح ، مرادفاً «لعلم التوحيد» وذلك منذ القرن الثالث الهجري . وفي هذه الظاهرة دلالة لا مجالة على شيء ما . القرن الثالث الهجري . وفي هذه الظاهرة دلالة لا مجالة على شيء ما . المالكر المسيحي ، فإنه على خلاف ذلك ، اضطر إلى أن ينتظر القرنين اصطلح عليه في أيامنا .

٢) مسألة الاختلاف في التقاسيم . - إن الفكر الديني المسيحي أقبل
 في بدايته ، منذ أجياله الأولى ، على مسلمًاته المنزلة ، فبذل مجهوداً

ده پلاس أخذاً عن « دور » ( المرجع المذكور ، ص ٧٩ ، حاشية ٢ ) . و الأولى في الأمر هو أن يرد تكييف پلاماس المذهبي رداً أشد مباشرة إلى مكاريوس المنحول .

ربما كانت « المعرفة الصوفية » هي التعريب الأدق للاصطلاح « علم اللاهوت » في اللغة اليونانية عند إثاغروس وديادوقوس .

٢ هذا هو مذهب ماكدونالد في EI مقال «كلام » ، حيث يستشهد بالتفتازاني . فيبدو من ذلك أن لفظة «كلام » عني جما أو لا « الحطاب في ... » ؛ ثم أصبحت تعني بعد ذلك ، عن طريسق التخصيص ، «الكلام » في الأمور الإلهية على وجه الاطلاق .

ليوضحها من ناحية وليدافع عنها من ناحية أخرى (١) . فها هو ذا بعد ثمانية قرون ، أعني في أوائل التاريخ الهجري ، يحفل بماضيه كله ، ويشرق بآثاره التي لم يتعدلها أثر . إنها لتتدفق بالحياة ، وما يزال علماء المسيحية يعبون منها ، بل لن يكفّوا عن هذا التعباب . ولكن هذا الفكر مع ذلك ، ما يزال يسعى وراء مبادئه حتى يكوّن منهجية مستقلة بذاتها . ولقد وجب انتظار أجيال بعد ذلك ، يبدو لنا بعضها على تخلف ثقافي لا ريب فيه . كما أنه وجب انتظار ما جاء به الفكر الغربي ذو اللغة اللاتينية المتنبه إلى التباينات ، وانتظار الكثير الذي جاء من نواح غريبة ، اللاتينية المتنبه إلى التباينات ، وانتظار الكثير الذي جاء من نواح غريبة ، فذكر عندما لغرر هذا الاصطلاح . وهو هذا «العلم اللاهوتي» الذي نتخذه بدافع الغريزة المحضة ، مناراً منه ننظر إلى علم الكلام .

أفيجب القول: إن علم الكلام تباطأ بنيانه ، هو أيضاً ، حتى اكتمل؟ ثلاثة قرون أو أربعة قرون على الأكثر (وما قدر هذه الفترة بالنسبة إلى القرون الثلاثة عشر التي اقتضتها المسيحية ؟) وها هو ذا بمدارسه ومقالاته التعليمية وأساليبه والوجه الذي منه ينظر إلى المسائل . إنه أصبح «علم الكلام» حقاً كما ساه العلماء في الإسلام ، ولكنه كان وشيكاً أن يصنف ويجمد في كتب مدرسية يستعيد بعضها ما ورد في بعضها الآخر على مدى الأجيال .

كان هذا عمل الآباء الرسوليين في أواخر القرن الأول وأوائل القرن الثاني ، والآباء الجدليين في أواخر القرن الثاني ، بله الحركة الاسكندرية العظيمة في القرن الثالث . فلقد ابتدأ هـــذا المجهود في التوضيح وفي الرد قبل المجمع المسكوني الأول في « نيقيه » ( ٣٢٥ م ) . وهذه هي إحدى النواحي التي ينبغي لمحمد أبو زهرة أن ينطلق منها راجعاً إلى مـا كتب في الموضوع ليزيده مادة ويعيد النظر فيه على ضوء التاريخ . فعنوان هذا الكتاب هو « الاعتقادات المسيحية في مراحلها» ويكتفي فيه مؤلفه بأن يجمل عهد المسيحية « التاريخي » مبتدئاً منذ المجمع المسكوني الأول .

ولكن تحليلنا للأساليب التي تقيد بها الدمشقي في كتابه الكبير ، يدلنا ، مع ذلك ، على ما يلي : إن علم الكلام هذا الذي اكتمل بنيانه في قرنين أو ثلاثة ، هو في درجته التنظيمية متوافق مع الدرجة التنظيمية التي يسع فكراً مذهبياً ما أن نخرجها بتلقيه ما نقل مباشرة عن الآباء . لم يكن موافقاً مع التأليف العلمي الأبعد غوراً الذي انتهى إليه الفكر الغربي في القرون الوسطى . فهل يعود الأمر إلى مجرد اختلاف في التقاسم هنا وهناك ، فرد هذا الاختلاف ، كما قسد تغرينا أوهامنا ، إلى تأثيرات تاريخية ، بمعنى أن علم الكلام وفر عليه بحث أجيال بأخذه الصناعات الفنية التي كان الفكر المسيحي قسد اكتسبها ؟ أم يعود الأمر إلى أعمق من ذلك ، فيكون أمر خواص باطنية ذاتية ، بمعنى أن علم الكلام وعلم اللاهوت قام كل منها ببنيان مختلف في تقاسيمه عن بنيان الآخر ؟ وعلم اللاهوت قام كل منها ببنيان مختلف في تقاسيمه عن بنيان الآخر ؟ أفلا يعني ذلك أنه لا بجوز بحال أن يقارن بين الطرفين بالتواطؤ ، بالرغم وبمعلوميها (البينيوييين على الأقل) وحتى بأساليبها ؟

## ب \_ استخدام المسملّات المنزلة(\*)

وها هي ذي على الأقل مسألة اشتركا فيها . وهي أن المسيحية والإسلام يطلعان علينا وإن كلاً منها لكدين توحيد قسد ُدوّن وحيسه المنزل في كتاب . فها عسى أن تكون المنزلة التي يتبوأها تأويل النصوص الدينية في نشأة علم الكلام وفي تطور الفكر لدى الآباء ؟

لقد يوزّع ما جاء به آباء الكنيسة الشرقية من هذا القبيل إلى أبواب أربعة : المقالات الجدلية والردود على الخصوم ، ـ تفسير الأناجيــل

والمواعظ والمراثي ، – الحطبة «اللاهوتية» ( عن الله في ذاته ) أو التعليمية ، ويرد بعضها في صورة بيان شامل (١) ، مثل «الحطاب التعليمي» لغريغوريوس النيسي ، – وأخبراً شروح الكتب المقدسة . وليس لدينا . إذا استثنينا الدمشقي ، «خلاصة» لاهوتية . وإن هذه الأبواب الأربعة تعود لتظهر على كل حال عند الآباء اللاتينيين الذين قد يطيب لهم أن يحولوا «الحطب» إلى مقالات طويلة في موضوعات فرادية ، فضلاً على أنهم يُحدثون ، في وجوه النظر إلى المسائل ، تغييرات مهمة .

أما الشروحات في الكتاب المقدس فلقد بلغتنا بكثرة خاصة . مع أن الرجوع إلى الكتب المقدسة واستخدام المسلَّمات المنزلة يظهران أيضاً في ما بلغنا من الأبواب الثلاثة الأخرى ، وهو مشبع كله بالتأمل الدائم في النصوص . إن «رسائل» القديس اكليمنضوس الروماني والقـــديس أغناطيوس الانطاكي (٥) تنم ، منذ القرن الأول ، عن معرفة صميمة للكتب المقدسة . وهي معرفة لا تقوم على اهمام مباشر بالتفسير عن طريــق التحليل للنصوص ، بل على تعليم عقدَي ذي إشراق . ثم يعود هــــذا الاهتمام بمسلّمات الوحي المدوّنة إلى الظهور عبر الأجيـــال ، في الدفاعيات كلها،وفي الحطب،وفي كتب التعليم الديبي ، على حين أحذت تتكاثر الشروح التي تخصص لتفسير الكتب المقدسة . ونتبين الأمر ذاته في الغرب اللاتيني حتى في القرون الوسطى . فلا ريب أنه يُسعنا،من هذه الناحية ، أن نستعيد ذكرى ما كانت عليه الأبحاث الأولى في الإسلام حول تفسير القرآن . والواقع أنا نجد في البداية موقفاً بجوز أن نسميه نفسانياً ، كان مماثلاً في المسيحية والإسلام : وهو شدة التمسك بنصوص الوحى على إجلال ومهابة . ولكن التفسير الإسلامي كان من شأنه أن يصطبغ أولاً بطابع الابتداع ، في حين أن علم الكلام الناشيء لم يهم

١ وليس هذا البيان بياناً شاملا حقاً . انظر لويس مريدييه، ص٩، في المقدمة لطبعة « الحطاب في التعليم الديني » و ترجمته ، مجموعة همر ولوجيه ، طبعة بيكار ، باريس ، ١٩٠٨ م .

بتغذية ما جاء به التفسير مثلما اهتم بالرد عن مضمون الكتاب في وجه المفكرين . أما الكتبّاب المسيحيون الأول فإنهم انطلقوا إلى العمق المتزايد في مسلمّات الكتاب المقدس ، وإلى استخدامه المباشر ، من زاوية لاهوتية ، لتلقين المؤمنين حقائق الإيمان .

هذا وإن التكييف المذهبي ، الذي سرعان ما تناول العلوم الدينية في الإسلام بالنسبة إلى المسيحية ، أدى ، منذ القرون الأولى ، إلى تباين واضح بين التفسير والكلام ، تم بأسرع مما تم به التباين بين التفسير وعلم اللاهوت في المسيحية . وهو أمر يلمس خاصة في التعليم . أفي عمر ضعلينا بأنه ، منذ عهد المعتزلة ، كانت الاصطدامات كثيراً ما تقع بين التفسير والكلام ، وبأن الكلام يستخدم التفسير استخداماً واسعاً ويوثر فيه ؟ لكنها الدعاوى العقدية المطلوب إثباتها ، هي التي توجه التفسير القرآني . فإذا ما فسر النص القرآني وشرح ، أضحى على الفور هو الدليل الحاسم والبرهان القاطع . أما في المسيحية فالآثار التفسيرية هي التي الدليل الحاسم والبرهان القاطع . أما في المسيحية فالآثار التفسيرية هي التي الدليل الحاسم والبرهان القاطع . أما في المسيحية فالآثار التفسيرية هي التي تمسكوا بالكتاب ذاك التمسك فإنما أرادوا أن يستمدوا منه ، في ضوء الإعان ، المعرفة الذوقية للغيبيات .

على أنه تقابلنا مشكلات لم تتخل من الأصداء المشتركة . فهاهم أولاء ، من ناحية أولى ، المفسرون الكبار وبعدهم – أو معهم – كل أهل الكلام ، وحتى جميع الفلاسفة ، الذين يستخدمون نصوص الوحي المدونة ، يشد دون القول بالتزام القواعد المرعية في إثبات المعنى الظاهر ، واللجوء إلى قواعد الصرف والنحو ومسائل اللغة وفنون البلاغة والشعر العربي القديم بغزير مادته . فهذا كله هو الذي ينبغي أن يبذل لتبيان أسباب النزول التي نزل فيها من القرآن آية أو أخرى (١) . أليس في

انظر الجزء الأول ، فصل أول ، ص٦٩-٩٩ . إن أشعرياً متأخراً مثل الجرجاني لم يزل ملحاً
 على هذا الأمر أيضاً في تحليله النقدي « للأدلة النقلية » . انظر « المواقف » ، ح ٢ ، ص٢٥ تا .

ذلك كله عودة إلى تلك القواعد التفسيرية التي كثيراً ما يُنبّه إليهابالحاح في أساليب التفسير بالظاهر المتعارف عليه في أنطاكية ؟ (١)

أيقال: إن أنطاكية تمثل مدرسة في التأويل ، في حين كانت تلك القواعد ، المتعلقة بالمعنى الظاهر ، أصولاً يتقيد بها كل مؤلف مسلم ، ما عدا فيرق الغلاة ؟ بيد أن انطاكية إن قاومت تعميم المذهب الإشاري في التفسير بحد ذاته ، وتطبيقاته بنوع أخص ، فإن ذلك لا يعني بحال أن الإسكندرية امتنعت من القول بالمعنى الظاهر (٢) ، وكذلك القول في المؤلفين المسلمين . فإن كانوا جميعاً متفقين على تلك المبادئ ، بقي أن بعضهم يأخذون بطريقة التأويل أخذاً واسعاً ، فيلجؤون عند الحاجة إلى التفسير الباطني (٣) . في حين أن بعضهم الآخر لم يرضوا إلا بالمعنى الظاهر . إنها التأويلات الأسطورية يتخللها تأثيرات تلمودية هي السي قامت في وجهها ، كما رأينا ، التفسيرات الأولى « التاريخية » ، وإنها ، بنوع أخص أيضاً ، تشبيهات ومجازاتهم المعتزلة و « المتأخرين » والفلاسفة ، بنوع أخص أيضاً ، تشبيهات ومجازاتهم المعتزلة و « المتأخرين » والفلاسفة ،

لم يكن اور بجينوس أقل تحمساً من ثيودوروس المبسوسي في اللجوء إلى علم اللغمة والدلالات اللفظية . بل ينبغي أن نضيف : أن أدواته العلمية كانت من هذه الناحية أدق مسن أدوات ثيودوروس . فالذي يميز هنا الاسكندرية عن انطاكية ليس الفرق في الاهمام بالمعنى الفاساهر بل اختلاف في معنى الاستخدام للكتب المقدسة ذاته ، في المقصد الذي يعترف به من تلاوتها .

<sup>¬</sup> هذا سا يميز المعتزلة عن الفلاسفة ؛ وهو أمر قد أحس به ابن رشد ( فصل المقال في صفحاته هنا وهناك ) . أما المعتزلة فيقتر حون تأويلهم ويريدون أن يشاركهم فيه كل سن تلا القرآن . وأما الفلاسفة فيخصصون « الحواص » بتأويلهم ويتركون « للعوام » المعنى الظاهر . ولكن هل يصبح الأمر عند ذلك تأويلا من نوع واحد ؟ سوف نعود إلى هذا الموضوع بعد حن .

هي التي هاجمها أنصار «السلف». فمضت ظاهريتهم، في هده الحال، إلى أبعد ممّا مضت إليه «ظاهرية» أنطاكية : لقد كانوا حقاً أصحاب المعنى الظاهر. ثم ما دام القرآن، من ناحية، «خداتمة الوحي»، وما دام غير ذي عهد قديم فنلتمس تأويله، لم يكن ليقوم حوله، فائضاً عن المعنى الظاهر، معنى «نموذجي» أو نبوي مثل ذلك المعنى الذي كان ثيودوريطس القورسي وحتى ثيودوروس المبسوسي يعترفان بأصله (۱). لكنه يقابلنا من ناحية ثانية، مثلاً، المعتزلة والأشاعرة «المتأخرون» والفلاسفة، وهم الذين يطيب لهسم استخدام التأويل استخداماً واسعاً، وهو تأويل «بالإشارة» أو بالتشبيه. فهل يؤولون من غير تمييز ولا إدراك ؟ كلا ! ما عدا غلاة الباطنية،

١ وذلك مع فروق تميز الأول عن الآخر تمييزاً بارزاً . بل كانت هـذه الفروق من البروز بحيث أن تيودوريطس القورسي ( القرن الخامس ) يناني في الآن نفسه « المغالين في التفسير الإشاري » ( أي أو ريجينوس ) والذين « يحاولون تطبيق النبوءات ذاتهــا على تاريـخ الماضي ــ أي ثيودوروس » . ( انظر PG ، ج ۸۰ ، عمود ۸۲۰ ، CD ، ذكره بردى في المقال عن ثيودوريطس ، DTC ، عمود ٣١٠ ) . والواقع أنا إذا قارنا تيودوريطس بمن سبقه من مدرسة انطاكية ، رأينا أنه يذهب إلى أبعد بمــا يذهبُون إليه في توسيع النظر الذي منه يسعنا – بل ينبغي لنا – أن نؤول النصوص المقدسة بالمعني النبوي ، أو أن نتبيّن فيها ، علاوة عـــل معناها الظاهُّر ، معنى نموذجياً ، « بل إشارياً » ؛ ( المزامير ، نشيد الأناشيد ، وهلم جراً ) . فإنه ينفصل عن ثيودوروس انفصالا بارزاً . وإذا أثنى عليه في كتابه « التاريخ الكنسي » ، فإنه لا يتردد في مهاجمته من غير أن يذكر اسمه ( المرجع ذاته ، عمود ٣١٢ ) في ما يتعلق بمسائل التفسير . لكنه لا به من القول ، مع ذلك ، إن الأمر هنا أمر تطبيق أكثر مما هو أمسر مبدأ ، وأن تيودوريطس كان يعترف بوجود نصوص قسد يكون لهما معي نموذجي ونبوي ولو رد عددها إلى أقله . وذنبه الأكبر من هذا القبيل، هو أنه فضل نتائجه « التاريخية » الذاتية على منقول الكنيسة . بيد أن ثيودوريطس مثل ثيودوروس يرفض الإشارة الاسكندريــة حتى في مبدئهــا . كما أنه يرفض أن تخلط هــذه الإشارة بالمعنى المجازي والمعنى النبوي . وهو أمر سنعود إليه بعد حين . وهو في ذلك ، ربما كان أشد تلطيفاً لصيغه من سلفائه ، لكنه ما يز ال مخلصاً للروح التي اهتدوا بها . فضلا على أنه لم يكن أقل إلحاحاً على المعنى الناريخي . فيبر ز بذلك كله متقيداً بالتقليد الانطاكي في الصميم .

الذين قاومهم علماء العقيدة جميعاً ، واهتم الفلاسفة اهتماماً بالغاً بأن يفصلوا ومميزوا بينهم (١) . ذلك بأن الفلاسفة وأهل الكلام يتنافسون في القول بأنه ينبغي للمعنى الحقيقي أولاً أن يكون غير معقول أو يكون مستحيلاً (٢)، هما يدل دلالة واضحة على أن الله أراد بهذا النص القرآني معنى آخر . وبدلاً وإنما تؤوَّل على هذا الوجه الآيات المتشابهات لا الآيات المحكمات . وبدلاً من أن نأسف لوجود هذه الآيات المتشابهات ، بجب أن نقرَّبها عيناً لأنها على للعمل العقل ، ومستحث للإممان (٢) .

ألا يذكرنا شيء بهذا النمط من التفكير ؟ لنستمع إذن إلى أوربجينوس . لا شك في أن المعنى « الروحي » ، الذي كان شديد التمسك به ، لا يبطل ، في نظره ، المعنى الظاهر ، ولا يناقضه ، بل يفترض وجوده (٤) . فلا يتلاقى بذلك تفسيره مع التأويل في الإسلام . إنه يفترض المعنى الظاهر قائماً ، شرط أن يكون هذا المعنى الظاهر أو « الحسي » ممكناً . حتى إذا ما جاء الأمر على خلاف ذلك ، لم يكن المراد هنا معنى « حسياً » (٥).

١ ما دام نظرنا محصوراً في علم الكلام، فإنا لن نعالج إلا عن طريق التلميسح الموقفين الأقصيين، موقف المحشوية قبل علم الكلام وموقف الباطنية من الشيعة المذين ينبذون عملياً كل معنى ظاهر .

وهذا القول هوقول المعتزلة مثلما هو قول الأشاعرة، يردده أهل التفسير وإخوان الصفا ذاتهم،
 والغزالي وابن رشد وغيرها .

لقد عاد إلى هذه القضية وتقيد بها حتى الأشعري « المتأخر » فخر الدين الرازي ، في كتاب « أساس التقديس » ، القاهرة ، ١٣٢٧ ه .

إنه ، مثلا ، عند و رود قصة الطوفان والسفينة ، يهم بتأييد صحة الوقائع التاريخية ، ليعود بعد ذلك و يبر ز ما تنطوي عليه هـذه القصة من معنى روحي و أخلاقي ، على انها يستطيعان وحدها أن يغذيا المنفس ويقوياها ( انظر « الشروح في سفر التكوين » ، طبعة بوهرنس ، ليبزيتج ، 1970 م ، ج ٦ من مصنفات او ريجينوس ، ص ٢٥ – ٣٠ ؛ والترجمة الفرنسية، لويس دو ترلوه ، مقدمة هنري ده لوباك ، مجموعة « المنابع المسيحية » ، رقم ٧ ، ص ٢٩ ) .

ه « ومثلما أن التتابع التاريخي لا يوجــد دائماً في الكتب الإلهية بل يكون غائباً أحياناً ، كذلك=

وإذا ما أوحى تعالى بنصوص غير معقولة أو مستحيلة ، فقد شاء أن تكون «مزلة أقدام» ، «استحثاثاً للأرواح الأشد نفاذاً وتنبيهاً إلى النوغل في بواطن الكتاب وطلباً للمعنى الذي يليق بالله» (١) . وهنا نتبين المقارنات الممكنة . فهل تيسر لهذه الآراء الاوربجينية أن تنتقل ، بطريق مباشر أو غير مباشر ، إلى الإسلام ؛ إنه لافتراض محتمل . على أنه يسعنا أولاً أن نتذكر مصدراً ، من المحتمل أن يكون مشتركاً : وهو فيلون ، الذي كثيراً ما استخدمه الإسكندريون (١) ، والذي أتيع له ،

الم تكن السفينة بثلاثة أبعاد في كل أجزائها بل ببعدين أيضاً . وذلك حتى نعلم أن المعنى الـفي الـفي النطوي عليه الكتب الإلهية والذي ينبغي تفسيره ليس ثلاثياً دائماً بـل قد يكون بوجهين فقط » . ( المرجع ذاته ، ص ١٠٧ ؟ وفي طبعة ليبزتج ، ص ٣٦ – ٣٧ ) . أما المعنيان الآخر أن اللذان نلفيها دائماً ، فها المعنى الروحي ( وهو نبوي و نموذجي وتصوفي في الآن نفسه ) والمعنى الأخلاقي ( وهو التطبيق على حياة النفس ) .

١ ﴿ فِي الْأَصُولُ ﴾ ، الكتاب ٤ ، الفصل ١٥ ، طبعة كوتشاو ، ليبرتج ، ١٩١٣ م (ح ه ،
 من مصنفات اور يجينوس ) ، ص ٣٢٢ . ذكره متر جماً الأب ده لوباك ، المرجع المذكور ،
 المقدمة ، ص ٣٤ .

الأب ده لوباك إبراراً جلياً ( المرجع المذكور ، ص ١١ ، وفي المقدمة على « الشروح في الأب ده لوباك إبراراً جلياً ( المرجع المذكور ، ص ١١ ، وفي المقدمة على « الشروح في سفر الحروج » ، « المنابع المسيحية » ، رقم ١١ ، ص ١٣ – ١٧ ) . ففي نظر فيلون « إنما الأشياء وحتى الأشخاص الذين يرد ذكرهم في الكتب المقدسة رموز عن ملكات النفس أو أحوالها الباطنة مهما يكن من أمرهم في حقيقة الواقع » ( ه. ده لوباك ، « الشروح في سفر التكوين » ، ص ١١ ؛ انظر برهييه « آراء فيلون الاسكندري الفلسفية والدينية » ، ثرين ، باريس ، ١٩٤٥م ، ص ٢١٣ و ه. ا . فولفسون ، « فيلون . أسس فلسفة دينية في اليهودية والمسيحية والإسلام » ، هارڤرد ، مطبعة الجامعة ، ١٩٤٧م ، ج ١ ، ص ١١٥ – ١٣٨ ، « المنهجية الإشارية » . افظر أيضاً لاغرائج « اليهودية قبل المسيح » ، غبلدا ، باريس ، ١٩٣١م فصل ٢١ ) . ويواصل الأب ه. ده لوباك قائلا ( في المرجع المذكور ) : « أما في نظر أور يجينوس فكان الأمر دائماً أمر تاريخ ، وذلك من غير ضرر على رمزية مثل رمزية فيلون التي لم يحمله شيء على رفضها . وما يزال هذا التاريخ لدى مفكرنا الفصل الأول من مأساة نجاتنا ، ولو كان باقياً على ألوان من التفكير قد نتردد في قبولها. » – وإن شئنا فلنقل: إفهر با خياتنا ، ولو كان باقياً على ألوان من التفكير قد نتردد في قبولها. » – وإن شئنا فلنقل: إفهر بها خياتنا ، ولو كان باقياً على ألوان من التفكير قد نتردد في قبولها. » – وإن شئنا فلنقل: إفهر بها خياتنا ، ولو كان باقياً على ألوان من التفكير قد نتردد في قبولها. » – وإن شئنا فلنقل: إفهر بها حدوله المناس ال

بوساطة اليهود الذين أسلموا، أن يتسرب إلى العقلية الإسلامية (١) . ولكن حسبنا أن نذكر ، على أنه طريق أشد مباشرة ، أن أور بجينيوس وديونيزيوس المنحول ، وغيرهما أيضاً ، كانوا قد تُرْجِموا من اليونانية إلى السريانية ، في القرن السادس . وحسبنا أن نذكر ، إلى جانب ذلك أيضاً ، ما وقع من ظواهر التشرب المتبادل من بعد ، بين العقليات ذات الثقافتين السريانية والعربية . على أن هذا التأثر الممكن ، الذي يرضى به غولدزيه (٢) ، لا يسلب التأويل الإسلامي شيئاً من طابعه الأصيل . وربما استخدم هذا التأويل الأصول التي قامت عليها «الإشارية» المسيحية ، بدون أن يكون تابعاً لمدرستها . هذا ولا بد من مزيد الاسترسال في الحديث عن وجوه التشابه .

<sup>=</sup> كان الذين يسلكون في الإسلام مسلك فيلون ، بل يغالون فيه أيضاً ، هم البساطنيين والمعدد العظيم من الغلاسفة ، وابن رشد في مقدمتهم . ذلك بأنهم يعطلون من النص معناه الظاهر بحيث لا يرون فيه إلا رمزاً للمعنى المجازي الذي يتصورون أنه المعنى الحقيقي حقاً . – وهنساك اختلاف آخر : لقد يطيب لفيلون ( انظر برهيه ، المرجع المذكور ، ص ٥٧ – ٥٨) أن يحول المعنى الروحاني المجازي إلى تأويل فلسفي . فجاء بذلك مهداً لشروح اور يجينوس أقل منه لتفسير بعض الفلاسفة مثل ابن سينا ، الذي يتخذ سورة النور صيفة لنظريته في الفيض كلها ( انظر المراجع فيها يلي ) . ولقد ذهب المتصوفة الخارجون عن السنة ، مثل جلال الدين الرومي ، بهذه النزعة إلى أبعد من ذلك أيضاً . لكن الأحرى بغيره من المتصوفة أن يعدرجوا في مسلك اور يجينوس سواء أتأثروا به حقساً أم لم يتأثروا . وذلك بقدر ما اهتموا بأن يمتر فوا بأن للنص معنى « ظاهراً » ومعنى « باطاً » في آن واحسه . أما المعتزلة والأشاعرة القرآن من تشبيه . لكن الواقع أن المسألة لم تعرض لهم على صعيد المعنى « الروحي » حقاً . القرآن من تشبيه . لكن الواقع أن المسألة لم تعرض لهم على صعيد المعنى « الروحي » حقاً . وسنعود إلى هذا الموضوع بعد حين .

١ لا بد هنا من الإشارة إلى الأبحاث الجليلة التي تنشر عن فيلون في الولايات المتحدة : ١. ر. غودنف « المدخل إلى اليهودي فيلون » ، مطامة جامعة يال ، ١٩٤٠ م ، و خاصة كتاب ڤولفسون الذي ذكرناه والذي يقع في مجلدين .

۲ انظر « الاتجاهات » ، ص ۲۱۰ تا .

لا شك أن أوربجينوس يميز ثلاثة معان في الكتاب : 1) المعنى الحسي (الظاهر) وهو من الكتاب جسده وربما ندر وجوده ، ٢) المعنى النفسي أو الأخلاقي ، وهو من الكتاب نفسه ، ٣) المعنى النفحاني أو الروحاني وهو من الكتاب روحه (١) . وعندما يفعل ذلك ، كأنما يستند، من خلال تقليد في التقسير سنة فيلون ، إلى نظرة في الإنسان هي أفلاطونية ، ما كان لأكثر من صوفي أن يرفضها (٢) . أما الغزالي ، فإنه يميز بين خمس درجات ، خمسة أرواح «نورانية» : الروح الحسي ، والحيالي ، والعقلي ، والفكري و « النبوي القدسي » . ثم خرج من كل ذلك ، في ما يتعلق ببعض النصوص القرآنية ، بأصول يخرج من كل ذلك ، في ما يتعلق ببعض النصوص القرآنية ، بأصول قياسية خمسة بحوز رد التأويل إليها (٣) . فلا يسعنا هنا ، إلا أن نذكر

ا « في الأصول » ، الكتاب ؛ ، فصل ١١ ، طبعة ليبرتج ، ص ٣٠٣ – ٣١٣ تا . وهناك تمييز آخر نبه إليه ه . ده لوباك ( « الشروح في سفر الحروج » ، المقدمة ، ص ١٠ – ١١ ، مع المراجع ) . وهو تمييز أقل « ظهوراً » ولكنه ليس أقل تأثيراً عند اور يجينوس : إن المعنى هو معنى تاريخي، ومعنى تصوفي يتعلق بالمسيح والكنيسة، ومعنى روحي باطن يتعلق بالنفس. ولقد جاء هذا التمييز أقل حفلا بالالتباسات من التمييز الأول . لكن الواقع أن التمييزين متداخلان يختلط أحدها بالآخر في تفسير اور يجينوس . ولسنا نتوقع عنده اصطلاحاً أو تصوواً محدوداً في الموضوع .

٣ ينبغي ألا نطلب الدقة في وجوه الشبه هنا . فالأولى بالقول هو أن النفس هي التي ينظر إليها المتصوفة وحتى الغزالي من وجوه ثلاثة نحتلفة : النفس الأمارة بالسوه التي قد توحي « الممنى الحسي » ، والنفس « اللوامة » المكلفة بأن تأمر بالمعروف وبأن تحث على الحياة الأخلاقية ، و « النفس المطمئنة » أو « الروح » . وهذا التمييز ذو الوجوه الثلاثة مأخوذ في ألفاظه من القرآن ، ولكنهم عادوا بالفكر إليه ونسقوا بعضه مع بعض بنظرة الأفلاء وفية المحدثية . انظر الغزالي « إحياء علوم الدين » ، طبعة القاهرة ، ٢٥٣١ ه – ١٩٣٣ م ، ح ٣ ، ص ٣٠٤؟ و ابن عطاء الله الاسكندري مثلا في « مفتاح الفلاح » ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ص ٧ الخ . . . أما تصور الإنسان بحد ذاته عند الغزالي فإنه محدود بمصالم تختلف عن ذلك كلسه بعض الشيء . . .

٣ انظر «مشكاة الأنوار»، في « الجواهر الغوالي » ، طبعة القاهرة ، ١٣٥٣ هـ ، ١٩٣٤ م ،
 ص ١٣٥ – ١٣٧ .

القول «بالحواس الحمس الروحية» الذي نجد بواكيره عند أوريجينوس . وكيف لا يستهوينا ، من ناحية أخرى ، أن نقارن بذلك كله ما يذكرنا به «ديونيزيوس المنحول» في كتابه «العلم الرمزي باللاهوت» ، حيث يتطور بما تعنيه الصور والأشكال والأعضاء ، والغضب والحزن ، والضغينة والنشوة ... والنوم ، واليقظة ، الخ ... إذا أطلقت جميعاً على الله (۱) ؟ بل كيف لا يستهوينا أن نقارن هذه المعاني بمقالة لفخرالدين الرازي ، مثلاً ، يشرح لنا فيها أن عين الله هي علمه ، وأن يده هي قوته ، وهلم جراً (۲) ؟

أفتجب المقارنة بين تفسير الإسكندريين الرمزي وبين تأويل المعتزلة أو الأشاعرة المتأخرين ، إذا قصرنا نظرنا على علم الكلام ؟ أم بجب القول بأن لدينا في الطرفين شيئاً واحداً ؟ وهل نخرج من ذلك إلى المقابلة ، في الوقت نفسه ، بين تفسير المدرسة الأنطاكية والاهمام بالمعنى الظاهر لدى الحنابلة ، بل حتى لدى الأشاعرة الأول ؟ ليس السؤال من البساطة بالمنزلة التي نظن . فعندما يحصي أور يجينوس مقاطع الكتاب الحالية ، في نظره ، من «المعنى الحسي » (٢٠) ، نتبين بوضوح أن بعض الخالية ، في نظره ، من «المعنى الحسي » الشيئ الشديد «الحسي» للمعنى الظاهر . ومن ناحية أخرى ، نجد في تأويله «الإشاري» خطراً دائماً عليه ، أن ينتقل ، بمراحل غير محسوسة وكأنها تنبسط على مستوى واحد ، من الإنسان ، إلى المعنى «النبوي» ، ثم من هذا المعنى إلى المعنى «النبوي»

١ ديونيزيوس المنحول « علم اللاهوت التصوفي » ، فصل ثالث .

٣ أساس التقديس » ، كل الجزء الثاني تقريباً .

۳ افظر ده لوباك، « شروح في سفر التكوين »، ص ه ٤ ، حيث يرجع إلى ص ١٠٧ و إلى الكتاب
 « في الأصول » ، كتاب ٤ ، فصل ١٦ و ١٨ .

بل أخيراً إلى المعنى «الاستعاري» بحد ذاته (١). ففي الحالين الأوليين، أي المعنى المجازي، والمعنى النبوي أحياناً، يكون المعنى الظاهر بهام صحته هو الذي يسع أوريجينوس أن يعثر عليه بدون أن يدري. أوذلك

١ يقول الأب ده لوباك ( المرجع المذكور ، ص ٤٦ ، حاشية ١ ) : « ليس من المعقول أن نتهم أو ريجينوس بأنه أخطأ التمييز بين المهني النموذجي والمهني الرمزي من ناحية ، وبأنه نفي عن نصوص عديدة معناهــا التاريخي من النـــاحية الأحرى . فإن هاتين التهمتين متنافيتان . ٣ --هذا قول صادق من النساحية الذاتية والمادية : ١) إذا نظرنا إلى حال او ريجينوس الذاتية رأيضا أنه هان على الآخرين اغتيابه من هـذا القبيل . فلقد ظل همه الأول أن يدرك معنى الكتب المقدسة الحقيقي لا أن يسخر هـــذه الكتب لغــايات مذهبية شخصية . وحسبنا للاقتناعبذلك أننقـــارن بين موقفه وموقف الكثير من الباطنية المسلمين . ٢) وإذا نظرنا إلى المــادة التي تشتمل عليهــــا أقواله ، رأينا أنه يسمى المعنى أحياناً معنى « رمزياً » . لكنه في حقيقة الواقع معنى ظاهر مجازي أو معنى نبوي أو معنى نموذجي يرده أو ريجينوس ذاته إلى مقاطع كان قـد صرح بأنها لاتنطوي إلا على معنى روحي أو نفسي ، أو أيضاً « تصوفي » إذا ما عدنا إلى التقسيم الثاني المذكور - سابقاً . لكن الأب ده لوباك مخطئ في قوله من النـــاحية الموضوعية والمعنوية إذ أن التهمتين المشـــار اليها لا تتنافيان بل تتجمعان . ذلك بأن التوحيد بين المعنى « الحسي » والمعنى « الظاهر » يظلل مقدراً ويؤدي على كل حــال إلى تصور فاقص إن لم يكن خاطئاً لمــا يقصد بالإلهامني الكتاب المقدس . هذا فضلا على أن شيئًا لا يسمه أن يحدد المقاطع ذات المعنى النموذجي أو النبوي ،اللهم إلا الرجوع إلى النقليات الذي يبقى هنا متقيداً دائماً بتقدير ذاتي . وأخيراً ما دمنا نعتر فبقيمة معنوية واحدة للمعنى المجازي والمعنى النموذجي والمعنى الرمزي ، فلا بد من أن فنتهيي إلى الحطا في تبين دلالة هذا المعنى الأخير الذاتية . – ولا ريب أن المقاومة التي هوجم مها او رنجينوس بعد ذلك ، كانت أشد ما تكون تحيفاً لحقه (المرجع المذكور، ص ١١ تا والحواشي). وأقل ما يسمنا أن نقول هنا هو أن القديس إبيفانوس لم يجتهُّد قط ليفهم موقف سلفه على وجهه الصحيح . وما أغرب موقف هير ونيموس محرقماً ما كان قد سجد له بالأمس ... ثم ما يزال مع ذلك يمارس الإشارية في تفسير • كلما سنحت له سانحة . لكن الواقع أنه، خلافاً للغلو الذي ذهبت إليه مدرسة انطاكية ، أن هذه الإشارية بحد ذاتهـا ليست هي التي يقاومها هذا القديس ، بل إنه يقاوم الاشتباه والالتباس اللذين تستخدم عليهما . وقــد يسمنا أن نأسف على أن الظروف أخرجته عن أطو اره وعلى أنه لم يكن أشد ليناً في مواقفه ، بل نقول أشد مراعاة للمدالة الفكرية . لكن تمذهبهباستنكار الإشارية الاسكندرية مع استمراره في مارسة الإشارية بعد تصحيحها ربما كانا الأصلين اللذين بعثا على التمييز ات اللازمة بعد ذلك .

بالرغم من نفيه المعنى «الجساني» أو «الحسي». أما في الحالين الأخيرتين ، وهما نادرتان على كل حال ، فكل معنى ظاهر معرض لحطر الإغفال له . إن لكل مقطع من الكتاب المقدس قيمة استعارية ، في نظر أوريجينوس (١) ، وهذه القيمة الاستعارية هي التي تفضل على غيرها (٢) . وعندما يرضى بالمعنى الظاهر في الأساس ، فان معناه الاستعاري يبدو ، في نهاية الأمر ، أقل تعرضاً للمناقشة ، على صعيد التفسير ، منه على صعيد العقيدة . وذلك بمقدار ما يدرج هسذا المعنى المستعار في أطر فلسفية لم توضع توضيحاً كافياً . لكنه عندما يدعي إبطال المعنى الظاهر ، فتصوره التفسيري هو الذي يصبح حينئذ تصوراً باطلاً . والصحيح أن هذا الحطأ قائم في معظمه على التباس في باطلاً . والصحيح أن هذا الحطأ قائم في معظمه على التباس في

إن الالتباس الذي جرى بين المعنى المجازي والنبوي والنموذجي والاستعاري أدى إلى أن يصبح
 هذا الأخبر هو الذي يمثل المعانى الثلاثة الأولى على انوجه الأكمل .

٢ لا يعني ذلك أن هذه القيمة الاستمارية تبطل مسألة المعنى الظاهر على أنه لا خير فيه،مثلما هو الأمر عند فيلون . كما أنه لا يمني أنها تحول المعنى الظاهر إلى رمز يصلح للعوام مثلها هو الأمر غالبـــاً عند ابن رشد . لكنه يعني أن حقيقة المعني التاريخي ، إن تحققت ، فإنما تحققت في سهايةالأمر لإبراز تلك القيمة الاستمارية . ولقد اقترح الغزالي هذا الوجه في النظر بالنسبة إلى القرآن . أما او ريجينوس فيقول: إن الناس كلهم لا يسمهم، في الواقع ، أن يتغذوا بالمعنى الروحى ( أنظر « الشروح في سفر التكوين » ، الطبعة المذكورة ، ص ٣٠ – ٣١ ، والبرجمة ص ٩٧ ) . لكنه ينبغي أن يكون هـــذا ديدنهم ، فنكون نحن المذنبين إن لم ننته إلى تحقيقه : « فهل ينبغي أن نفتح عيوننا؟ لقد فتحت . لقد جـا. يسوع وفتح عيون العميان . أجل لقد فتحت عيوننا وأزيل الحجاب الذي هو حرفية الناموس . لكني أخَشَى أن نعود إليها نحن أنفسنا فنغلقهــــا باستلامنا إلى نوم يكون عليها أشد ثقلا . إنا نوشك ألا نظل على حال التيقظ للمعنى الروحي . » وهلم جراً ... ( المرجع ذاته ، الطبعة المذكورة ، ص ٧٦ – ٧٧ ، والترجمة ، ص ١٦٠ – ١٦١ ) . وهـذا الذي يجعل الموقف الاسكندري مختلفاً تمام الاختلافعنالباطنية الارستقراطية التي امتازت جا الافلاطونية المحدثة ، والتي عادت إليها واصطبغت جا اصطباعًا قوياً بعض المذاهب الإسلامية وحتى مذهب الغلاسفة . لقد الهزمت الآن باطنبة القدامي الاغنسطية وروحانيتها المحضة و الفتحت الطرق أسام مفهوم للكمال لا يقوم إلا بدرجة الإيمان الحي وحده ، أعني أنه مشرب بالمحبة .

الأساس . إذ أن أوربجينوس كان حسبه أن يفهم أن معنى مجازياً ربمــا كان معنى ظــاهراً ، على حين أن معنى اســتعارياً لا بجوز قط أن يكون المعنى الأول الذي يريده الله في الكتاب .

والواقع أن الالتباس ذاته يعود في الإسلام بين المعنى المجازي والمعنى الاستعاري (۱) ، لكن على اختلاف في التطبيقات . فالتأويل الذي جرت العادة بفهمه «إشارياً» ، إنما يعني كل تأويل للمعنى الظاهر بالذات . والمجاز في أصل التأويل يدل أولاً على التشبيه ، لكنه ، إذا مست الحاجة ، يدل على الإشارية دلالة فرعية . بيد أن التعادل يقف عند هذا الحد . ذلك بأنه إن دل الواقع على أن الفلاسفة والمتصوفة استعملوا المعنى الاستعاري ، المعنى «الإشاري» بالذات ، أي التمثيل ، فإن المناقشة القائمة في علم الكلام ، بين «المتقدمين» و «المتأخرين » تنعقد في جوهرها بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي . أعني أنها تنعقد ، نهائياً ، بين المعنيين اللذين نصفها بأنها ظاهران .

وبذلك نتبين أن بين التفسير الاسكندري والتأويل في علم الكلام فرقاً جوهرياً. فالذي يستخدمه المعتزلة والأشاعرة (المتأخرون، هو المجاز وليست الإشارية ، إلا في ما يكاد يكون نادراً. وهو حل الشرح المجازي ذاته الذي ينكره عليهم (المتقدمون، وحتى الأشاعرة المحافظون، أنصار القول «باللاكيف». أما الفكر المسيحي ، في ما عدا بعسض الاتفاقات العارضة التي ليس لها شأن كبير في تاريخه (٢) ، فكأنه حل

١ إنه لجلي ، بحد ذاته ، أن مسألة المعنى النموذجي لا تعرض هنا . وإذا ظهر معنى نبوي في السور المكية المتعلقة بالأمور الأخروية ، فإن المهنى الظاهر الخاص جذه السور ينزلها، في حد ذاته، في نظرة تتجه إلى الأمور الأخروية .

عفوياً ، بالقياس المجازي ، مقاطع الكتاب التي ورد فيها وصف الله إبأوصاف الإنسان . ولم تتردد «ظاهرية» المدرسة الأنطاكية في أن تعترف للأمر بحله ، إذ لا شك أن الذهبي الفم لم يكن أشد رضى مسن اكليمنضوس أو اوريجينوس بأن يقال بالمعنى الحقيقي : إن السكر ينتابه تعالى أو إن له يدين مثلنا ، وهلم جراً ... (١) . أما الإسلام فإن التزامه

اعتبرت أقوالهم عبث « أطفال » وإدراكاً غير ناضج . فإن النقل كان منذ أوائله على أن الله و حض . أما في الإسلام فاتخذت المشكلة لدى إثارتهما أهمية من طراز يختلف كل الاختلاف . وإذا نظرنا إليها نظراً كاملا ، رأينا أنها لم تدر حول مفهوم اللاهوت بالذات أكثر بما دارت حول الاجلال المطلق الذي لا بد من إحاطة ألفاظ القرآن به . وهذا الموقف هو تقيد بوجه سامي في صميمه ، عليه تدرك حرفية النص .

١ إن القديس يوحنا الذهبي الفم يقترح هو أيضاً ، في تفسيره للمزمور ٩ ، فقرة ٤ ، ( طبعة مونفوكون، ج ه ، ص ١١٧–١١٨ ) وجوهاً ثلاثة،تختلف باختلاف الحالات،لشرح مقاطع الكتب المقدمة . لكن مـا يذهب إليه الأب ده لو باك ( المرجع المذكور، ص ٤٦ وحاشية ١ ) توضيحات إضافية . لقد خضنا خوضاً كافياً ، في ما مبق ، في المعاني الثلاثة التي يَرجع اور بجينوس إليها،وهي المعنى الجساني والأخلاقي والروحي أو الاستعاريُّ . أما المعنى الروحيُّ فيميز أحيـانًا ، وأحيـانًا لا يميز عن معنى « تصوفي » يكون نموذجيًا أو نبويًا أو مجازيًا ." وأما المعنى الأخلاقي فليس إلا معنى استمارياً آخر ، لكنه ذو تطبيقات تختلف عن تطبيقات هذا الممنى . فلا غرو إن خلط ديديموس الأعمى بين معنييي أستاذه النفسي والروحاني . والنتيجة هي أن الانتقال من هـذه الشروح إلى قواعد التفسير الَّتي استنبطت بعد ذلك يستلَّزم توضيحين ضروريين : من حيث المصطلحات ومن حيت المفهومات المعول عليها . فلنعد الآن إلىأقوال الذهبي الفم مردودة إلى قرائنها . إنه ليميز بين ثلاثة أنواع من المقاطع : المقاطع التي ينبغي لنا ألا فأخذهــــا إلا بالممي الظاهر ، مثل قوله : « خلق الله الساء والأرض » ؛ والمقاطع السيّي ينبغي أخذها بمعى غير المعنى الظاهر (الأمثال ٥: ١٩)، فيفسر الذهبي الفم هذا القول بأنه يعني المرأة الِّي يَنبغي للزوج أن يستمتع بهـــا استمتاعاً عفيفاً . وهناك أخيراً المقاطع التي يجب أخذهـًا ، في الآن نفسه، بالممنى الظاهر وبالممنى الاستماري الذي تدل الألفاظ عليه،مثل المقطم الذي وردت فيه قصة ﴿ الحية النحاسية ﴾ . فإنه في آن واحد تاريخي ونموذجي . إذ أن الحية ترمز إلى المسيح ، كما ورد في الإنجيل ذاته . فالشبه بين او ريجينوس والقديس يوحنا فم الذهب إنما يقع في المفهوم =

نصوصه في ألفاظها هو الذي أحل فيه شيئاً كأنه التنازع . فإن « المتقدمن» لم ينجوا من التشبيه إلا لقاء الاعتراف بالجهل المحض ، سواء أكان هذا الاعتراف بالتفويض في ما يتعلق بتأويل تلك النصوص المستغلقة أم باللجوء إلى القول «باللاكيف» . كان يقول الأشاعرة الأولون: إن لله يدين حقاً ، وعينين ، وساقاً ... ولكن «بلاكيف» ، بدون شيء عائل اليدين والعينين والساق ... في المخلوقات . أما المتأخرون فإنهم طاب لهم أن يتجاوزوا بتأويلاتهم «المجازية» كل تشبيه محض ورد في القرآن ، إلى إرادة هذه التأويلات في كل آية لم تتفق وحلولهم المتعلقة بالعقائد . على أن شيئاً يلفت انتباهنا : لقد اعترف في عهد متأخر بالعقائد . على أن شيئاً يلفت انتباهنا : لقد اعترف في عهد متأخر بالتقائد . على أن شيئاً يلفت انتباهنا ، وذلك لانعقاده على أن الطابع الإلهي الذي بها مو ذلك لانعقاده على أن الطابع الإلهي الذي يتصف الوحي به هو أنه أنزل بألفاظه ، وقد أملاه تعالى بألفاظه كلها . فظل راضياً ، في نهاية أمره ، نحل موقف «المتقدمين» ، الذي يعترف فظل راضياً ، في نهاية أمره ، نحل موقف «المتقدمين» ، الذي يعترف غين ظاهر خاص ، بمنع كل معني آخر ، لكل آية قرآنية (۱) .

الضيق الذي يأخسه عليه كلاهما المدى « الظاهر » بحيث يصبح المعنى المجازي غير « ظاهر » لديها . ولا يتجاوز الشبه بينها هذا الحد . ذلك بأن المهاني الثلاثة التي بقصدها القديس يوحنا في ذلك النص هي حةاً : ١) المعنى الظاهر الحقيقي ؟ ٢) المعنى الظاهر المجازي الذي يشرح هنا صورة شعرية ؟ ٣) المعنى النموذجي (أو النبوي الواقع في مثل آخر ورد) الذي لا يحل محل المعنى الظاهر بل يضاف إليه . فإن هذه التمييز ات الحديثة تنطبق على تمييز ات بطريرك انطاكية المطباقاً كاملا ولم يفته إلا تسميتها . وخلافاً لذلك لا يرد ذكر معنى إشاري استعاري على أنه ممكن ، وهو ، على كل حال ، ليس معنى يستخدم بنوع خساص في التفسير . ولا تجمد انطاكية المعنى الظاهر إذن بنظرها إليه كماكان الأمر لدى المسلمين « المتقدمين » أصحاب التفويض «و البلاكيف»، لكنه مع ذلك ليس أقل وقوعاً في مسلك يختلف عن مسلك الاسكندرية .

إن المقدار الذي تعتر ف به المقالات في علم الكلام ( انظر الباجوري، جوهرة التوحيد ، ص ٥٣ ) بشر عية النزعتين أو المدرستين أي « المتقدمين » و « المتأخرين » ، يتيح لنا أن نخرج بالنتيجــة التالية : وهي أن ما لدينا الآن من اصطلاح يخولنا الحكم في هذه المقالات بأنها تعتر ف حقاً، فيــ

أما في المسيحية فكان الأمر على خلاف ذلك . لم يكن الجدال بن معنى حقيقي ومعنى مجازي هو الذي فصل مدرسة الإسكندرية عن مدرسة الطاكية . إيما كان الفاصل تمسك أنطاكية من ناحية بالمعنى الظاهر ، مشتملاً حتى على المعنى المجازي ولو لم يكن الاصطلاح قد حُدد ، وابتهاج الاسكندرية من الناحية الثانية بالمعنى الإشاري الذي كان ، لسوء الحظ ، محتملاً غالب الأحيان أن محل محل كل معنى ظاهر . ومن هذه الناحية كانت مدرسة الإسكندرية خاطئة ، لا محالة ، في تصورها مجرد الجواز ، مها يندر ، لكون معنى استعاري ما مانعاً للمعنى الظاهر . كا أنها أخطأت في خلعها بسهولة بالغة قيمة تفسيرية على معنى ذاتي تطبيقي ما . كانت مدرسة أنطاكية على صواب من أمرها باجتهادها في طلب مأمر حقاً . ولكنها أخطأت ، ولا سيا المعنى الظاهر ، وإنه لطلب مثمر حقاً . ولكنها أخطأت ، ولا سيا عد ذاته ، وخاصة حييًا كان المعنى الاستعاري مستنداً إلى معنى ظاهر منتبقي استبقي استبقاء كاملاً (۱) . فلم يكن الواجب رد «التفسير الإشاري » رداً باتاً ، بل إنزاله في موضعه الحقيقي .

صحيح أن اصطلاح العصر لم يكن متهيئاً لهذا العمل ، لحاجته إلى التمييزات البينيوية . ولكن ماذا نكتشف ، مع ذلك ، بانتقالنا مثلاً من القياد الشالث إلى القيرن الرابع ، من اكليمنضوس أو أوريجينوس إلى القيادوقيين ؟ ألسنا نكتشف منزعاً ، إن لم تكن الغاية منه دائماً رد

<sup>-</sup> الآن نفسه ، بمعنيين ظاهريين ، ها المعنى الحقيقي والمعنى المجازي . والغرابة في ذلك كله هو أن التمسك بالنص يؤدي في نهاية الأمر إلى شك يبقى محوماً فوق المعنى ذاته الذي ينطوي النص عليه .

وهذا الذي أفضى إلى شيء من الضآلة في بعض الكتب التفسيرية . ولقد يشتد شعورنا بهذه الضآلة مقدار ما يصحب التمسك بالمعى الظاهر نقص في الأدوات التفسيرية . فيؤدي ذلك كله بعلما انطاكية أحياناً إلى تفسيرات «تاريخية » غريبة غير معقولة .

الإشارية إلى حدودها ، كان على الأقل أن يُخَصَّص لهذه الإشارية معنى نهائي هو زهدي وتصوفي لم يعد يقوَّم بالمعرفة الذوقية الأغسطية (۱) ؟ وينفصل هذا المنزع بسهولة متزايدة عن الاههام بفهم النص ذاته عندما ينشأ التفسير العلمي . فمن ناحية تأخذ في البروز خطوط بها يثبت التقليد الذي يحدد المقاطع القابلة ، هي وحدها ، لأن تؤول بمعنى «نموذجي» الذي يحدد المقاطع القابلة ، هي وحدها ، لأن تؤول بمعنى «نموذجي» ومن ناحية أخرى يتبين بوضوح أجلى أن المعنى الاستعاري ينبغي أن يقوم على المعنى الظاهر قياماً عضوياً ، لا أن يحل محله . فنجد القديس أفرام (٥) ، يراعي ، بدون تناقض ، في آثارة النثرية ، اههام المدرسة

١ إن أثر الباطنية الذي ما يزال ظاهراً عند اكليمنضوس أو اوريجينوس أخذ يضعف شيئاً فشيئاً. و لم يقل أخذاً في الضمف ما كان ينطوي عليه تفكير هذين العالمين من تفسير ﴿ فَلَسْفِي ﴿ مَتَأْثُرُ بِالرَّوْ اللَّهِ أ الفيثاغورية ، وبفيلون خاصة . ولا ريب أنه نوع من التفسير دفع او ريجينوس أو ساعد علىدفعه إلى أن يتلقى في تأويله للعقيدة المسيحية الاسطورة الأفلاطونية القائمة على القول بالحياة السابقـة وبتقمص الأرواح . إلا أنا سبق لنا أن رأينا عند او ريجينوس احتجاب الباطنية أمام إمكمان يفسح للارتقاء الروحي الذي يصبح بذلك في متناول الحميــع . وهذا موقف أمسى هو الممول عليه في عهد القبادو تبين . فإنه طاب لهم أن يسموا ما كان معروفًا بألتأويل الإثاري فغاسرًا يصحبه لون أشد من « التـأويل الروحاني » القريب المعنى إلى مـا نعرف الـوم » بالتـــأوبل التطبيقي » أي التــأويل الذي يعتمده من يتلو الكتاب المقدس موافقـــاً لحالته النفسية . وحــو تأويل لم يكن ليرفضه أشد المفكرين تحوراً من أتباع مدرسة انطاكية . هذا مع العلم بأن تغيير التسمية الذي نحن في صدده إنمسا تحقق بتأثير هم . و لا ريب أن هذا الاصطلاح ، ﴿ النظر ﴿ ، مصحوبًا بفكرة المشاهدة العقليـة الـتي يذكر بها ، كان اصطلاحًا قاصرًا عن تأدية المعني بيَّامه . إلا أنه لم يكن مـع ذلك أقل دلالة على خفض المكانة التي كان يعتر ف بها المعنى الاستعاري . وهاك مثلًا نأخذه بين الكثير . يقول غريغوريوس النيسي في كتابه « حياة موسى » ؛ « إن الرداء الكهنوتي مصبوغ باللون الأزرق . فبعض الذين فسروا هذا المقطع قبلنا تفسيراً اشارياً ، قالوا : ان اللونَّ المقسود يبدل على الهواء . أما أنا فليس لي أن أبدي حكمًا . عَل أني لست أرفض معى الفضيلة الذي يمكن أن يفهم من المقطع على الوجه الروحاني » . ﴿ غريغوريوس النيسي ، « حياة موسى » ، مجموعة « المنابع المسيحية » رقم ١ ، ترجمة ومقدمة لحان دانييلو ، ص ١٢٤؛ ني PG ، ج 11 ، عمود ٣٨٨ ) . أما النــــأويل الإشاري بمعنى « الهواء » ، فإن الأب دانييلو يحيل على « التأويل الكوني » الذي ذهب إليه فيلون و اكليمنضوس .

الأنطاكية بالتفسير الظاهر ، وفي قصائده الشعرية التفسير الإشاري الإسكندري (١) .

وإن كانت مدرسة الإسكندرية ، من هذه الناحية ، وريثة فيلون فإنها صححته بقدر ما استلهمته (٢) . فهذا النوع من الإقبال على النصوص لقراءتها والتأمل فيها كان يتجاوب وحاجة في النفوس ، وهو في عهد المسيحية القديم ، وسيلة للنفاذ إلى بواطن الغيبيات وتذوقها . ولقد راق الآباء اللاتينين أنفسهم ، ترتوليانوس أولا ثم القديس غريغوريوس ، وأمبروزيوس وأغسطينوس وهبرونيموس (٣) (٥) ... فاسترسلوا مغه ، ولكن على جانب من الاعتدال فات الإسكندرين . وكان شأن الكنيسة ، من هذا القبيل ، أن تحكم بصحة «الإشارية»، فضمت إلى شعائرها التعبدية أصدق التأويلات الواردة عند الآباء في هذا الصدد . فبعد أن توضحت التمييزات اللازمة ، بقي السعي وراء المعنى الاستعاري المائل إلى الزهد والتصوف ، بل قد ازداد ثروة في العهد الحديث (٤) . لقد أصابه ، في بعض الأماكن ، شيء من الانحطاط ،

١ هذا موقف ذو وجهين يوضح لنا كيف استطاع القديس افرام أن يحتفظ بنمط البيان التعليمي المحض في مؤلفاته النثرية مع لجوئه إلى الصور الرمزية في منظوماته الشعرية الغنائية . إلا أنـه موقف ظل عند العرب غير منيح لما كانوا عليه من تمسك شديد بالظاهر . هذا إذا صح ما لمحنا إليه من أن ما كان في بعض أناشيد افرام من رموز شعرية هو الذي ألهم التقيد بحرفية النص في الشروح الإسلامية المتعلقة بالأمور الأخروية .

۲ انظر ما سبق .

لا شك أن القديس هير وتيموس قد تاه بعض الثيء عن الحقسائق ومرماها التاريخي الصحيح ،
 فلم يهاجم بشدة أتبساع اور يجينوس فقط ، بل اور يجينوس أيضاً . إلا أنه اعترف على
 الاقل بالحسانب العظيم الذي كان مديناً به القيادوقيين ، و لا سيها غريغوريوس النازينزي .

على يجب أن نذكر هنا ميل رجل مثل رويز بروك إلى التسأويل الإشاري ؟ إنه لميل لا يتضاءل
 قط عا نجده منه لدى أشد الاسكندريين إفراطاً من هذا القبيل . لكن ها نحن أو لاء نواجده ما يقابل هذا الإفراط وقد صغي من كل غاو والتباسأدت إليها النزعات الأفلاطوفية المحدثة .=

ولكنه . في ما يبدو ، يستعيد في أيامنا هذه حظوة جديدة لسدى المؤمنين . وهو معنى عرف بعدئذ بالمعنى الذاتي «التطبيقي» . ولكنه ظهر ذا قيمة تجعله مقدماً على غيره ، بما للآباء من قدم ووقار . فنصوص الوحي في عهديه القديم والجديد ، تكتسب ، علاوة على معناها التساريخي ، وللصلاح الحاص بالنفس التي تتأمّل فيها ، قدراً إيحائياً يُغطط فيه تاريخ لا يناله وصف ، وهو تاريخ النفس المتفانية في حب ربها . كا تخطط أيضاً فيه مراحل تلك النفس في ارتقائها البه تعالى . وأبسرز الشواهد وضوحاً من هذا القبيل – كما قد أحسن الأب دانييلو إبرازه – الشواهد وضوحاً من هذا القبيل – كما قد أحسن الأب دانييلو إبرازه حلال سفر «الحروج» الذي يتتكبر في لفظيته ، نتتبع أرتقاء النفس الصديقة متوافقاً مع ما اعتاده المؤلف من المعالم الأفلاطونية بعسد تحويرها (۱) . فواضح أن غريغوريوس لم يكن ينعني قط بجعل ذلك كله هو المعنى التاريخي النص ، بل يصرح بما هو خلاف ذلك (۲) . كما أن

و هو الاعتدال الذي الله القديس يو حنا الصليب أن يعتمده في استخدامه التأويل الاشاري
 الشعري في غير مقطع من مقاطع الكتاب المقدس لتمثيل تعاليمه الصوفية .

مثل ذلك قوله: إن الصورة التوراوية المنطوية على مصراعي الباب وعتبته العليا، إنما تدل على تقسيم النفس الثلاثي الأفلاطوني (حياة موسى ، ٣٥٣ ب – ج ، الترجمة المذكورة ، ص ه ٨). ومن المفيد جداً من هه...ذه الناحية أن نتتبع استخدام المفكرين المسيحيين لاسطورة « الفيدون » (سائق العربة ، والجياد المجنحة ) . انظر جان دانييلو ، « الأفلاطونية وعلم اللاهوت التصوفي » ، أوبييه ، باريس ، ١٩٤٤ م ، ص ٧٠ وحاشية رقم ١ . – فالمؤلف يشير إلى الانصهار الذي تحقق عند اكليمضنوس واوريجينوس وغريغوريوس بين صورتي السائق (أفلاطون) والفارس (التوراة ) . كما أنه يذكر أنه كان قد سبق لصورة الغارس أن استخدمها فيلون للدلالة على « الروح » لا بمعني أنه أصبح عطية الأهواه ( ص ٧٠) بل بمعني أنه أصبح هو فارسها (فيلون ، « في تفسير النواميس المقدسة » ، ج ٢ ، ٩٩ ، طبعة كوهس ،

٢ انظر في « حياة موسى» ، المقطع ٣٠٤ ح - ٣٢٥ ح ، الذي لم يترجمه الأب دانييلو ، والذي يرجمه الأب دانييلو ، والذي يراد منه تلخيص تاريخي للوةائع وفقاً للنصوص التوراوية . ولقدورد في آخره ( ٣٢٥ ح) إيذان واضح بالانتقال من المعنى التاريخي الحقيقي إلى المعنى الروحاني الاشاري .

الأب شار دون ، في القرن السابع عشر ، لم يقصد الشك في صحة السيفر الملوك التاريخية ، عندما اقترح . بلباقة لا تخلو من إجلال ، أن صعود إيليا إلى الحبل ، يرمي ، في معناه التطبيقي الذاتي ، إلى جميع مراحل الحياة الباطنة التي يتحقق بها ارتقاء النفوس في أسراره ١٠٠ . ففي ذلك العهد ، عهد الآباء ، الذي لم تمايز فيه التباينات بعد ، كان بوسع تلك التفسيرات الإشارية ، القائمة على المعنى الاستعاري ، أن تبدو في الآن نفسه طريقة روحية وعلماً لاهوتياً . ونعود إلى القول : إن ورد فيها صيغ مضطربة الدلالة ، فربما كانت هذه الصيغ أقل جدارة بأن غكم فيها على العميد العقدي ، منها بأن يحكم فيها على الصعيد العقدي ، وصعيد العلم اللاهوتي أو النظري أو التصوفي .

إن علم الكلام لم يعالج تفسراً إشارياً بهذا المعنى . فلنعد إلى قولنا : إنه سرعان ما ظهر في حكم العلم المستقل ، فأصبح المعنى الذي محتاج إليه هو المعنى الظاهر للنص . ولا يعني هذا أن ذلك الوجه في تأويل الوحي كان مجهولاً في الإسلام (٢) ، إنما لا يزيد طلبنا إياه في علم الكلام على هذا الطلب ذاته ، في المسيحية ، بين كتب علم اللاهوت بعد قيامه علماً مستقلاً . فالمؤلفات الروحية والتصوفية هي التي تأتينا بسه . في الإسلام . بعد أن ألقى المايز بين فنون الفكر ضوء م . كما تأتينا به أيضاً

انظر لويس شاردون، "صليب يسوع "، طبعه وقدم له الأب ف. فلوران، منشورات لوسر ف باريس ، ١٩٣٧ م ، ص ١٩٢٥ ، مع الأمثلة التوراوية الأخرى التي ينتهي بمسا الكتاب . صحيح أن البيان هنا ليس بياناً " بالإشارية " أو " بالنظر " إذ أن التعاليم الأخلاقية التي جاه بها رجل مثل غريغوريوس الأكبر قد أثرت على ذلك كله ، كما أنه أثر عليه أيضاً نقل مسيحي كله . لكن التعليم الوارد في ما نحن بصدده هو التعليم ذاته ، قائماً على اعتدال ليس هنا أقل إيحاء منه هنالك .

لا بل تجـدر الملاحظـة إلى أن المعتزلة عـابوا بعض أصحــاب النقل على استخدام تفسـير
 " اسطوري " . مثل ذلك مـا ورد عند هؤلا. الآخرين متعلقاً " بالميثاق " في الأزل (قرآن 
 ( قرآن ) .

المؤلفات في الفلسفة ، لكن بشيء من اللبس والإبهام . غير أن المؤلفات الروحية في المسيحية كانت مندبجة اندماجاً صميماً في حركة البحث اللاهوتي ذاته ، وإذا تباينت عنه بعدئذ ، فبدون أن تنفصل عنه ، وهي منه تتغذى وبضوئه تستضيء . أما في الإسلام ، فإنا نرى التصوف والفلسفة بختلفان عن علم الكلام بل يعاديانه بتقيدها بذلك المعنى الإشاري . وربما لم نحطئ ابن حزم في اتهامه ابن سينا بأنه انحرف بالتصوف المتأخر كله نحو «الوحدة الوجودية» التي جاءت بها الأفلاطونية المحدثة . فمنذ القرن الحامس الهجري ، على كل حال ، أخذ المتصوفة والفلاسفة يتشابهون تشابها غريباً في شروحهم الباطنية للقرآن (١١) . وهي شروح يعود الغزالي إليها ، ويودعها المؤلفات الصغرى التي صنفها في أواخر حياته . ولا شك أنه يستبقي ضد الباطنية المعنى الظاهر . إلا أن الوجه السذي يؤول هذا المعنى عليه محط من قدره ، فيجعله مجرد رمز يُقيّد به العوام مثلا فعل خصمه ابن رشد بعد ذلك ، ومثلا فعل أيضاً قبل ذلك ، فيلون (٢) . هذا وقعد يكون الاستبطراد في هذه الناحية خروجاً عن فيلون (٢) . هذا وقعد يكون الاستبطراد في هذه الناحية خروجاً عن

١ انا نستخدم هذا الاصطلاح بالمعنى التقريبي . والصحيح أن الشروح التي نحن بصددهــــا يتصورها أصحابها على أنها تكشف عن المعنى الباطن النص ولكن بمعنى أنه المدى الحقيقي الـــذي أراده الله . فهم من هذه الناحية يتلاقون مع الاسكندريين في « معناهم الروحي » .

إن خير شاهد على ذلك كله هو كتيب « مشكاة الأنوار » الذي سبق ذكره ( انظر « الحواهر الفوالي » ، ص ١٠٠ – ١٤٦) حيث نجد ( في الجزئين الثاني والثالث) : ١) نظرية كاملة في التمثيل تتعلق بالعالمين الحيي والروحاني ؛ وهو تمييز أفلاطوني كله كان اوريجينوس قسد سيق إليه واعتمده ؛ ٢) شواهد كثيرة على التفسير « الرمزي » انطلاقاً من القرآن ؛ ٣) إثباتاً يشمل في الآن نفسه صحة المعنى التاريخي الحقيقي ، أي معنى النص بحرفيته والتخفيض من مرماه وقيمته . ( قال الله لموسى « الحلع نعليك » – قرآن ٢٠ : ١٢ – ) فيقول الغزالي (ص١٣٣) : « بل أقول موسى فهم من الأمر بخلع للعلين اطراح الكونين . فامتثل الأمر ظاهراً بخلع نعليه و باطناً بخلع العالمين » ؛ ٤) التفسير ات الحمسة الممكنة التي تحدد و فقاً لمراتب الروح البشري الحمس (انظر في ما سبق ص ٢١٣) ؛ ٥) وأخيراً تطبيقات آية النور ( قرآن ٢٠ : ٣٠) التي هي موضوع = في ما سبق ص ٢١٣) ؛ ٥) وأخيراً تطبيقات آية النور ( قرآن ٢٠ : ٣٠) التي هي موضوع =

موضوعنا ، على ما في امتناعنا منه من خسران . ذلك بأن السزي الأفلاطوني المحدث الذي يخلعه هولاء المفكرون على الآيات القرآنية قد يلقي ضوءاً على بعض المشاكل التي يشرها زي آخر بماثله تُخلع على التفسير المسيحي في مدرسة الإسكندرية . فإن معرفة ذوقية فكرية مصطبغة بالأغنسطية استمرت إلى عهد متأخر وظهرت حتى عند غريغوريوس النيسي ، في تصور الارتقاء إلى عالم المشاهدة النظرية . ولا بد لهذه المعرفة من تذكرنا بعالم الملكوت الذي كان يلذ تصوره للغزالي ، المائفة من المسلمين تقيدت بتقليد كلة إسلامي (١٠) .

فواضح من ذلك كله أنه لم يقع في الإسلام ، أثناء السنن أو العهود التي تطور فيها ، ذلك الاتحاد بين الأبحاث في العقيدة والتفسير في الكتاب الذي نتبينه في المسيحية . لقد قيام علم التفسير في بنيانه قبل علم الكلام ومستقلاً عنه ، والكلام يستخدمه ويوثر عليه في آن واحد ، ولكنه يتميز عنه دائماً . أمنا في المسيحية فالكتاب هو أولاً غذاء تلتذ النفس به ؛ وبهذا المعنى كان أيضاً ، في عهد الآباء ، كل الاجتهاد الفكري الذي بدل في الإقبال على غيبيات الوحي . ويصدق هذا على مدرسة الطاكية ذاتها ، على أن ينبة فقط إلى أنهم كان يطيب لهم أن يبدلوا بالتطبيقات الأخلاقية ، التعليم الذي ازدوج فيه الزهد والتصوف . لقد فاتهم الأدوات اللازمة لعلم اللغات في أصولها اللفظية ، ولعلم التاريخ ، فاتهم الآثار وسواها . فلم خن ، حتى لمدرسة المعنى الظاهر ، العهد ولعلم الآثار وسواها . فلم خن ، حتى لمدرسة المعنى الظاهر ، العهد الذي فيه يصبح هذا الغذاء الروحي يزداد نجوعاً بازدياد ما يبذله

<sup>-</sup> الكتيب . وهذه الآية هي ذاتها تلك التي أسهب ابن سينا في شرحها (تسع رسائل ، القاهرة ، ص ١٢٤ – ١٣٢ ) ، مع تأييد للتعليم الباطني يدعم بسلطة غوروس وسقراط وأفلاطون وحتى أرسطو – « إشارات » ، طبعة فورجيه ، ليدن ، ١٨٩٢ م ، ص ١٢٦ – ١٢٧ ) . إن المقارنة بدين رمزيتي ابن سينا والغزالي مفيدة جداً . انظر أيضاً رمزيتها المشتركة في الطبر .

<sup>.</sup> يحل « عرش » الله القرآ ني ، في عالم الملكوت ، محل « الهيكل » من وجه ما .

التفسير العلمي من جهد في حل عدد من المسائل تتعلق بالحضارات القديمة ، وبإثبات النصوص إثباتاً علمياً ، بعد ردها إلى بيئاتها التاريخية . والصحيح أن المدارس القديمة كلها ، كانت تمهد لهذا العهد على قدر وسائلها . وإن كان الآباء اللاتينيون ، مع القديس هيرونيموس ، أهلا لذكر خاص من هذه الناحية ، وكان أغسطينوس قد تبين بوضوح كل ما في «العلوم الإنسانية» من نفع لفهم الكتاب (۱) ، فإنا لا يسعنا أن ننسى اهمام أوريجينوس بإثبات النصوص و بمقارنة بعضها مع بعض (۱) . ألم يكن أول ما هم به القديس هيرونيموس ، قبل إقباله على ترجمته المباشرة . من العبرية ، أن يعتمد «إكسبلات» أوريجينوس أساساً ؟ المباشرة . من العبرية ، أن يعتمد «إكسبلات» وريجينوس أساساً ؟ فليس من العبث أن نلاحظ أن أول من تولى هذا العمل المتواصل في نقد النصوص كان ، من بين المفكرين العظام في عهد الآباء اليونانين ، أشد هم ميلاً إلى «الإشارية» (۱) . كما أنه ليس من العبث أن ندكر

 <sup>«</sup> في العقيدة المسيحية » ، كتاب ٢ ، وخاصة ف ١١ ، عن ضرورة معرفة اليوذانية والعبر انية ؟
 و ف ٢٨ عن فائدة التاريخ ؟ وف. ٢٩ عن فائدة علم الحيوان و الأعشاب و الفلك خاصة الخ ...
 ويصرح أيضاً بضرورة معرفة علم الصرف و النحو و الجدل و الحطابة .

٢ هل يجب أن نذكر الدقة التي يعتمدها اوربجينوس في إثبات نص«الأكسبلات فيقارن بين الروايات ويستخدم روايات أكويلا وسيهاكوس والسبمينية وثيودو تيون؟ ولقد سبق اكليمنضوس و تكلم عن فائدة العلوم البشرية لفهم الكتاب المقدس (السترومات، ١، ٩، ٩، ٩، معود ٧٤٠ وتا).

٣ لا ريب أن مدرسة انطاكية انصرفت هي أيضاً إلى هذا العمل . فهناك مثلا نص لوقيسانوس السميساطي (إعادة النظر في السبعينية بالرجوع إلى الأصل العبراني) . ثم ان ثيودوروس المبسوسي قارن بين السبعينية وسيماكوس ، بل بينها وبين نص الثيودوتيون وترجة البشيتا السريانية عند الحاجة . في ذلك العصر على نحو التقريب ، أي في أو اخر القرن الرابع الميلادي ، يلاحظ القديس هيرونيموس (المقدمة في كتاب الموازيات ، PL ، ح ٢٨ ، ١٣٢٤ – ٢٥) أنهم كانوا في الاسكندرية ومصر يتلون الكتاب في نص هيزيكيوس ، كما أنهم يعتمدون في القسطنطينية وحتى في انطاكية نص لوقيانوس . أما في الأقاليم الفلسطينية الواقعة بمين مصر وانطاكية فإنهم كانوا يلجؤون إلى نصراً وريجينوس كما ظهر في نشرة الشهيد بمفيلوس واوزيبيوس القيصري .

هنا أن علماء الإسلام لم يتصوروا قط ، حتى يومنا هـــذا ، تفســيراً علمياً بالمعنى الحقيقي لنصّهم القرآني ، ولو على ســبيل التعني أو الآمكان (١) .

## ح\_ اضطمام الهلنستية

مها اختلفت المشاكل التي ثارت في وجه علمي الكلام واللاهوت ، فإن الوحي المدوّن كان المنطلق المشرك بينها ، عليه أقبلا ليفهاه وليستخدماه وليردا على منكريه . فهل تشتد الحلافات بينها أم تضعف أثناء تقدمها ، كلّ في طريقه ؟ أم تحدّد مراحل التطور في أحدها بالهدف ذاته الذي عددها لدى الآخر ؟ لا شك في أن الكلام تنبثق أصوله من القرآن ، وعلم اللاهوت من العهد القديم والإنجيل . ولكن هل كان لعلم الكلام أن يتميز عن التفسير ، وعلم اللاهوت عن شرح الكتب المقدسة ، لو لم يقبل الفكر اليوناني – جين خير كان أم جين شر – فيشرف على نشأتها ؟

الصحيح أن ما سبق الكلام علماً في عهد دمشق ، لم يتلاق مع الهلنستية إلا بعد تصفيقها ، من خلال الفكر المسيحي . لكنه إن كان هذا العهد هو بالذات العهد الذي نشبت فيه الخصومات العقدية الأولى وهي في الواقع سياسية ودينية ، فإن علم الكلام لم يقم بنيانه حقاً إلا في العهد التالي ، كما رأينا ، أعنى في زمان بغداد الأول . وإن تراث الفكر

١ هذه مغالطة مكشوفة ، فلقد أثبت طاء الإسلام حقيقة أن النص القرآني أصح وثيقة تاريخية عرفها الإنسان ، ولقد ذكرنا الأدلة على ذلك عندما حللنا في الفصل الأول من الجزء الأول مفهومي « الوحي » عند المسلمين والمسيحيين . انظر ص ٣٧ – ٣٩ مع الحواشي ( الصالح ) .

اليوناني هو الذي نواجهه بحد ذاته هنا . لم ينقلب على التحف الأدبية من شعر ومآس مسرحية ، لا المعربون المسلمون ولا المعربون المسيحيون الذين سخرتهم الحلافة الإسلامية للتعريب . ففي هذا العهد العباسي الذهبي ، كانت المدرسة التي فضل أهل الصناعات في الإسلام الاختلاف إليها لينموا بمواردها إلهامهم ، هي مدرسة الثقافة الإيرانية والإحساس الإيراني (۱) . كان الإسلام آنئذ متجهاً بقلبه نحو شرق بني كسرى ، وفي روحه كلف بالحكمة الهلنستية (۱) .

الإسلام والمسيحية : هما ، على كل حال ، فكرتان دينيتان قائمتان على التوحيد ، وهما ، أصلاً ، ساميتان في عبارتهما ، ثم يستمد كلاهما

الشد ما كان هذا ظاهراً في الشعر والموسيقي والفنون الجميلة الفرعية . انظر هاشم سباهي ، « نفسانية الشرقي » ، محاضرة ألقيت في تونس . انظر أيضاً لويس غرديه ، « قيم إنسانية » . ولا يطعن في النائج التي وصل إليها سباعي أن يكون البيروني قد ذكر هوميروس الذي كان تيوفيلوس الرهاوي قد ترجمه إلى السريانية في القرن الثامن . إلا أنه ربما ينبني أن يعساد النظر في تلك النتائج من حيث الموسيقي . فإن المعلومات الحسابية والرياضية الممول عليهما جملت النظريات الموسيقية في الحضارة العربية الإسلامية مرتبطة ارتباطاً و ثيقاً «بالعلوم الدخيلة » الواردة من بلاد اليونان . ولقد خصص لهما عظام الفلاسفة مثل الفارابي وابنسينا كتباً كاملة . ولا شك أن التهاثير الايراني فيها هو أمر لا ينكر . لكنا نعلم كمكافت أصوات الموسيقي العربية التي بقي التقليد الإسلامي محترساً منها ، قريبة إلى أصوات الموسيقي اليونانية الكلاسيكية وبالتالي إلى الأصوات الموسيتية الغريفورية .

٧ لم يكن هذا العصر عصر الترجمات فقط ، بل عصر المكاتب الكبرى ، خاصة أو أهلية . مثل ذلك « بيت الحكمة » ، الذي أسسه في بنداد الماأمون الخليفة المعتزلي، و دار الكتب الحاصة في البصرة حيث يخصص مرتب العلماء الذين يقصدونها المطالعة . ثم عرفت القاهرة ، قر أأبعد ذلك ، في عهد الفاطميين ، مكتبة القصر المحتوية على ١٨٠٠٠ كتاب في العلوم الدخيلة و خاصة دار العلم أو دار الحكمة التي أسسها الحاكم، وكانت تشتمل ، إلى جانب الكتب في المواهد بية ترجات الكتب في الموضوعة في الفلسفة والغلك و الهندسة و الطب . و من المؤسف أنادى الرد الفعلي السني ، بعد استيلاء صلاح الدين على المدينة ، إلى حرق تلك الكتب أو تبديدها . عنكل هذه المكاتب انظر الرسالة التي يحضرها السيد العش .

أدواته الذهنية من فلاسفة اليونان . لكن اختلافًا ظاهراً لم يلبث أن قام بينها . فإن الفكر اللاهوتي المسيحي في القرون الأولى كان قد اتخذ لنفسه عبارة يونانية ، ثم إنه نشأ وتطور في بيئة يونانية بثقافتها وحضارتهـا . كان معظم الآباء في الكنيسة الشرقية مشبعين بالهلنستية ، وكان عـــدد منهم ، مثل يوستينوس في القرن الثاني ، وغريغوريوس النيسي في القرن الرابع ، هلنستيتي التفكير تاريخياً قبل أن يصبحوا لاهوتين . أما الإسلام فعلى خلاف ذلك : ورد عليه الفكر اليوناني من الحارج ، داخلا ً في بيئة تغلّب فيها نهائياً ، منذ العباسيين ، التأثرُ بالثقافة الإيرانية على التأثر بالثقافة البيزنطية . ولم يلبث المسيحيون أنفسهم في سورية ومصر ، أن عدلوا اللغة اليونانية باللغة العربية (١) . فلم يتصل العالم الإسلامي بالفكر اليوناني إلا من خلال التعريب و « شاشته » . علاوة على أن هذه « الشاشة » كانت أقل شفافية بالنسبة إليه، منها بالنسبة إلى فكر الآباء اللاتينين . ذلك بأن الثقافة اللاتينية ، مها انفردت بنزعاتها الحاصة وبمرجحات عقلية تميل بهــا إلى الأحكام القضــائية والتعليم ، ما تزال في أعمق دوافعهـــا بمنزلة طعم أبر في الثقافة اليونانية . ولمّ يكن الأمر على هذه الحال في الثقافة العربية الإسلامية . أجل لقد قــام المسيحيون الذين أسلموا ، وحتى الذميين منهم الذين انفتحت لهم المدينة الإسلامية ، وأسهموا بالكثير في التوفيق بين جو الإسلام العربي والصور اليونانية الذهبية . لكن هذا التوفيق بقي أضعف منه في المسيحية ، إذ كان توفيقاً أقرب إلى السطحية ،

١ كانت المسيحية منتشرة في مصر وسورية فنهض حقاً في أراضيها ، لدى وصول الإسلام، نمط جديد في التفكير و الإحساس ظهرت فيه عبقرية اللغة العربية السامية على غيرها ، وكانت صلته باللغة السريانية و ثقافتها أشد منها باللغة اليونانية و ثقافتها . ثم جا. يغير في ذلك كله التأثير الإراني الغي تم له النفوذ بالكثير أو القليل في الدولة العباسية بأسرها . بتمي أن ماضي مصر و البلاد المجاورة الاسكندري الطويل المجيد كان قد أعدها لأن ترحب ترحيباً حاسياً بتأثير الفكر الهلنسي المتربي .

وأشد تعرضاً للتردد والمناقشة ، يعاد إليه دائماً ويتساءل عن صحته . فهل بجب أن نتجاوز إلى أبعد من ذلك ، فندرك وراء المواد الثقافية ما تلاقي من المعاني الفلسفية واللاهوتية ؟ لا شك أن المسيحية اضطرت إلى تحطم الأطُر اليونانية لتنتقل من الخير المحض الأفلاطوني أو من المحرك الأول والعلة الغائية في الأرسطية إلى « ميتافيزيقيا سفير الحروج »(١) . فالله هنا هو إله متنزه باطن في آن واحــد، كامل وليس له نهــاية، واحد وخالق ، قــائم في ذاته وواصل الآدمين من ذاته وصال نُعْمى وضوان . حتى ليسعنا القول في فكر الآباء اليونانيين ، لشدة قربه من أصوله الفلسفية ، إنه لم ينته دائماً إلى ذلك القدر من الدقة في التعبير الذي انتهى إليه الفكر لدى الآباء اللاتين . أما الإله الذي وجب على الفكر الإسلامي في مسلكه القويم أن يخضع ويدين له . فلم يكن إلهـــا كاملاً غير ذي لماية ، واحداً ، خالقاً ، قائماً في ذاته فقط . بل هو أيضاً الله المتنزه بفردانيته ، المحجوب كماله في أحكام يعجز الإنسان عن إدراكها ، تبديها مشيئة مطلقة التصرف باختيارها . فلم يضطر هذا الفكر إلى تحطيم الأطُر اليونانية فقط ، ولو كانت الغاية من هذا التحطيم إثراء ما تنطوي تلك الأطر عليه ، بل إلى رد بعض العناصر أيضاً ، وبعض المعاني التي تولتها المسيحية عن اختيار . وربما لم يكن بد من الانتهاء إلى هذا الحد لفهم المأساة التي قامت عليها العلاقات بين علم الكلام السني والفلسفة الهلنستية .

ومنها كان من أمر فإن الفكر اليوناني . ولو راق للعهد العباسي بالقدر الذي نعرفه . لم ينسلك هنا، انسلاكاً طبيعياً، في لحمة فكر عقدي كان لم يزل ناشئاً . اقد ورد على هذا الفكر من الخارج وقبُيل بكونه شيئاً دخيلاً . كان مفعوله المباشر أولاً تصديع الموقف الإيماني التقليدي الذي اتصف به العهد الأول ، ولكن على حساب التعاليم المنقولة ذاتها .

١ إنها لعبارة موفقة صيغتها أخذناها عن السيد جلسون ( روح الفلسفة الوسيطية ) .

فأول من نال الفكر اليوناني منهم ، هم ، مثلاً ، الدهريون ، أنصار «قدم الدهر» ، وهوالاء الزنادقة الذين كانت المحاكم تعمل على مطاردتهم ، وتمتزج عندهم التأثيرات المتنوعة من تأثير يوناني وشرقي ومانوي أو مزدكي . ومن هؤلاء كان أبو بكر الرازّي ، الــذي هو « رازيس » القرون الوسيطة اللاتينية ( توفي سنة ٣١٣ ، أو ٣٢٣ هـ ) والقائل « بالعناصر الخمسة القديمة » ، أي الحالق والنفس والهيولى والزمـــان والمكان (١). ففي وجه هؤلاء المبتدعة حاول علم الكلام في أوائله ، وهو كلام المعتزلة ، توفيقاً محمل الطابع الإسلامي ، لا بمعنى أن هــذا التوفيق يأخذ بالنتائج الفلسفية ذاتها ، بل بمعنى أنه يتناول عدداً من الأُطُر الذهنية اليونانية . ولقد جاوز ذلك التوفيق الحد المقبول ، فأسقطت منه المقاومة الأشعرية والماتريدية الشيء الكثير . وعرضت الفلسفة بدورها لعلم الكلام بمظهر مسلَّمات غريبة عن أطره الذهنية. فعاد التعليم «القوم» يقاومها ، وأخذ يتأثر بهـا هذه المرة أيضاً تأثراً حقيقياً من خلال مقاومته ذاتها . وهكذا بحث علم الكلام ، في المادة الهلنستية ، عن بعض مسالك على الأقل ، لجهازه الفكري ، يتسلح بهـا ويتخذها أداة لرد الهجومات الشديدة . على أن هذا البحث كان القصد منه توازناً لم يدرك إلا في ما ندر ، ونظرة الى المسائل غلب عليها لون البيدع التي كان يجب الرد عليها .

أما مسلك الفكر الديبي المسيحي فكان يخالف هذا المسلك خلافاً تاماً . لقد غمر علاقاته بالثقافة الفلسفية اليونانية جو مفعسم كلسه بالهلنستية .

وها نحن أولاء نذكر بعض أمثال تلفت الانتباه بنوع خاص . لم

١ انظر في EI مقال كراوس وپينيس ونصوص الرازي ذاتها في « رسائل الرازي الفلسفية » التي جمعها ونشرها كراوس ، الجزء الأول ، القاهرة ، ١٩٣٩م ؛ وخاصة النصوص المتعلقة بالعناصر الحسة القديمة ص ١٩٥٠ - ٢١٦ .

غطر ببال المدافعين عن العقيدة المسيحية يوماً أن يتبرؤوا من ثقافتهم اليونانية أو اليونانية – اللاتينية ، بل كانوا يتباهون بها . ولقد أصبحت لدى آباء القرن الثاني ، ومعظمهم من المهتدين إلى المسيحية ، خير أداة في دفاعهم عن إيمانهم الجديد . فها هو ذا يوستينوس والفيلسوف وإثيناغورُس «الأثيني ، الفيلسوف والمسيحي » ، على ما ورد في كتابه الدفاعي ذاته ، والقديس ثيوفيلوس الأنطاكي ، الأديب صاحبالأسلوب الأنيق ، ومركرس مينوسيوس فليكس ، المحامي الروماني الذي اعتبر كثر (ه) ... وها هو ذا مثل آخر يدل على شيء من الإفراط ، وهو كثر (ه) ... وها هو ذا مثل آخر يدل على شيء من الإفراط ، وهو التوصية في حق المسيحيين » لأثيناغورُس ، ورد فيه الكثير من الإشارات إلى أساطير اليونان ، وكثير من النبذ التي لم تستمد من أفلاطون فقط ، بل إيانب أعظم من هوميروس وهيرودوس وإيريبيدوس أيضاً (١) ...

على أن ثقافة أثيناغورس تبدو غير مأخوذة من مصادرها أخسذاً مباشراً . فإنه يعترف هو ذاته ، « بأنه يستخدم المنتخبات الأدبية سالكاً في ذلك مسلك معاصريه » (٢) . أما ثقافة اكليمنضوس الاسكندري فأصح وأشد أصالة ، وهو معاصر للقديس ايرينيوس ، وقد علم في أواخر القرن الثاني (٣) . ولا شك أنه وليد في أثينا من عائلة وثنية (١) .

إذا نظرنا الى « جدول الاستشهادات » الذي وضعه بردي في آخر ترجمته « المتوصية » ( المنابع المسيحية ، عدد ٣) وجدنا فيه ١٧ استشهاداً مأخوذاً من الكتاب المقدس وأكثر من ٧٠ استشهاداً مأخوذاً من المؤلفين في الأمور الدنيوية .

٢ انظر بردي ، المرجم ذاته ، المقدمة ، ص ٢٤ .

٣ إنا نتردد اليوم ( انظر مونديزير ، ترجمة البروبرپتيك في « المنابع المسيحية » ، عدد ٢ ، مقدمة ، ص ١١ ) في جعل اكليمنضوس مديراً للديدسكالية ، تلك المدرسة التي أسست للموعوظين و كانوا يتصورون پنتينوس على رأسها في القرن الثاني . أما اكليمنضوس فإنه محتمل جداً ، على كل حال ، أن يكون قد سمع من پنتينوس قبل أن يصبح بدوره أستاذاً مقدراً . ثم اله

وإنما يعنى بأن يسوق تلميذه إلى المعرفة الفائقة ، إلى « الحكمة » المسيحية ، أي إلى مشاهدة « الكلمة » . لكن « الكلمة » قبل أن يكون العالم الذي يعلم ، هو المربي الذي يروض الأهواء ؛ وقبل أن يكون المربي ، هو الهاد الذي يدعو الناس إلى النجاة (١١ . والذي لا بُدّ من التسلم به هو أن « الكلمة » إذ يقوم بهذا الدور الأخير في عرف اكليمنضوس، إنما يتحول بسهولة إلى الأستاذ في الهلنستية . وهنا أيضاً يذعي شعراء اليونان العظام مع أفلاطون إلى الوقوف في جانب الكتاب (٢١ . حتى إذا انتهينا إلى ما يكاد يكون أواخر القرن الثالث ، تبينا أن نزعات أنطاكية التهينا إلى ما يكاد يكون أواخر القرن الثالث ، تبينا أن نزعات أنطاكية الإسكندريين ، بسبب الأفلاطونية المتغلبة عليهم ، كانوا مع من بقوا في مجال نفوذهم ، بالقليل أو بالكثير ، هم الذين أبلوا خير البلاء في خدمة هذه الثقافة اليونانية التي أصبحت مسيحية .

وما كان أروعها فرقة أدباء وخطباء ، وحتى شعراء ، فرقة القيادوقيين العظام في القرن الرابع : بازيليوس وصديقه غريغوريوس النازيَـنْـزي وغريغوريوس النيسي أخو بازيليوس (٣) . لقد كان بازيليوس وغريغوريوس

حرب إلى مصر وإلى القبادوقيا ، بعد ذلك ، عندما اضطرم الاضطهاد على المسيحيين في أيام
 سبتيموس سڤيروس . فطلب الأسقف دمتريوس من اوريجينوس أن يترأس هو بذاته التعليم في
 تلك المدرسة ، وذلك أثناء الاضطهاد المشار إليه .

انظر تقديم مونديزير لاكليمنضوس ، المرجع ذاته .

۱ يقول اكليمنفوس : « إن الدليل الرباني ، الكلمة ، يسمى الهادي ، عندما يدعو الناس إلى النجاة ... » ( الأستاذ ۱ ، ۱ ، PG ، + ، عامود ۲۵۰ ، ذكره مونديزير ، المرجم ذاته ، + 0 ، + 0 .

لا في تلك البيئة التي ما زالت مشبعة بالوثنية ، يومة اك ، أصبحت الإلهة الأولمبية اليونانية و « زڤس ذاته » ، « الشياطين العظام » الذين يصرون على « هلاك » من تحرشوا بهم ( اكليمنضوس ، المرجع ذاته ، ص ٨٩ ) .

و نضيف إليهم القديس أمفيلوك من قونيا ابن عم غريغوريوس النازينزي الـذي فقـــدت
 آثاره.

النيسي من أسرة خطباء ، وفضَّل الثاني حيناً فن الحطابة على الأسقفية (١). ونعلم أن غريغوريوس النازينَـنْزي درس في قيصرية قيادوقيا ، وفي قيصرية فلسطين ، وفي الإسكندرية ، وفي أثينا أخبراً حيث قامت أواصر الصداقة بينه وبن بازيليوس . فها نحن أولاء نجد عند غريغوريوس النازِينَنْزي ما هو خبر من الاستشهاد بشعر اليونان ، وهي قصائده ذاتها ، تزدُّهي بالأناقة في نَظمها الوصفي والغنائي (٢). وما عسانا نقول في المراسلة المتبادلة بين بازيليوس وغريغوريوس حيث يبازج ، وفقاً لتداعي الأفكار ، ذكرُ نصوص الوحي بذكر الأخبار الأسطورية (٣) . لقسد انتهت المسيحية في تسربها إلى البيئة الهلنستية كلها إلى أبعد ما كانت قد انتهت إليه في القرون السابقة . وكان تسربها بحيث أصبح الاستشهاد بنصوص الوثنية القديمة مجرد استحضار لتذكارات عائلية نخطر بالبال مصحوباً بالابتسامة . أما الآلهة فهي رموز بريثة أكثر منها أباليس حقاً ، وهي القيم المسيحية ذاتها التي تغذّي الآن تلك الهلنستية المتجددة. ولا يعنى ذلكَ بحالًا أن المسيحية لا يسعها أن تتوسع إلا في جو هلنستي . بل أثبتت منذ تلك القرون الأولى \_ إبان تلاّقيها مع جو ثقافي عريق القدم، انفرد بدقة تهذيبية ــ أنها يسعها على الفور أن تتولى هذا الجو وأن تنهض ، بدون أن تفقد شيئاً من تنزيهها الخاص ، بقيم إنسانية أقوى مــا تكون

١ راجع الكتاب الذي كتبه له في هذا الموضوع غريغوريوس النازينزي ( PG ، ح ٣٧ ، الرسالة
 ١١ ، عمود ٤١ - ٤٤ ) .

٢ المرجع ذاته ، « الأناشيد » ، عمود ٣٩٧ – ١٦٦٩ . – لقد ترجم بعض هذه الأناشيد و بعض الرسائل لغريغوريوس النازينزي ، أناشيد و رسائل » ، في مجموعة « المؤلفون المسيحيون العظمام » ، منشورات ثيث ليون – باريس ، ١٩٤١ م .

٣ إن في زسائل غريغوريوس النازينزي ؛ ، ه ، ٦ ( المرجع ذاته ، عامود ٢٤ – ٣٢ ) إلى باسيليوس دلالات بليغة عل محاسن الحياة الرهبانية . انتبه خاصة إلى المفاكهة التي يسترسل فيها المؤلف ، في الرسالة ؛ و ه .

القم صحـة وأصالة .

وفي الجانب الأقصى من العالم المسيحي حينئذ ، كان تراث روما الأدبي والمدرسي ، هو الذي أقبل عليه آباء الكنيسة اللاتينية مباشرة ، ومن خلاله على الراث اليوناني ، فسخروها لصالحهم في خدمة الإيمان . وهنا شق كتاب وشيشرون ، والهرتئنسيوس ، الطريق لتاسوعات أفلوطن . وجاء جو الألفة الفكرية في كسيسيا كوم كالصدى للصداقة القيادوقية الحيمة . أفينبغي أن نذكر أن تذوق الكلام البليغ والعلم به كادا يحولان حيناً بين هيرونيموس وأغسطينوس وبين أن يفها الكتاب المقدس؟ وإنا لنعرف ها هنا ما كان من أناشيد القديس أمبروزيوس وأشسعار بولينوس النبولي ومراسلاته ، وقصائد برود نسيوس الإسباني في القرن الخامس ، وما كان أكثر غيرها من فنون القول (٠) !

لا شك أن رجال الفئتين ، يونانيين ولاتينين ، كانوا يقاومون الإسراف في فن الحطابة ، فيعيبون على أنفسهم استسلامهم إليه ، ويقابلون خيلابة السفسطائيين بالحكمة المسيحية (١١) . ولكن شتان ما بين رفض هذا اللغو الفكري العابث وبين الحكم العنيف الذي أصدره مثلاً على « الحكمة الميونانية » الإصلاح البروتستني في أوائله . ولا شك أن الحكمة المسيحية كانت خصماً للسفسطائيين وللخطباء الذين كانوا ينتشون بالكلام الصاحب.

إ هذا هو معنى منا ورد في رسالة غريغوريوس النازينزي ٢٣٥ إلى ادمنيتوس ( المرجع ذاته ، عبود ٣٧٧ – ٣٨٠) – « انك تعود إلى حب السفسطائية كأنك لا تزال شاباً . أمنا نحن فقد عدلنا عنها إذ أنا بعون الله ومن أجله تعالى رفعننا أنظارنا إلى الملأ الأعلى » . ولكن دونك منع ذلك هذه الاعوة إلى تنصير مرح لعلم البلاغة « أود لو حصلت هنذه الأشياء كلها وضخرت منا حصلت لحدمة الحسن والجمال . وإنك لفاعل إذا قهرت الباطل عندك محافة الله التي عجب أن يتحل بها الكل دائماً » ( ترجمة غاليه ) . وإنا لنجد لهذه الأقوال أصداءها عند القديس أغسطينوس مع اختلاف اللحز و الإقليم .

غير أنها أصبحت ، في عهد الآباء ، بمنزلة العلم الهادي للحكمة اليونانية التي وجدتهما في طريقها . فساقتها إلى الانعتاق من ذاتها ومجاوزتهما : وإنه لا يصح أن نطبق على اكليمنضوس الإسكندري وحده ذلك القول الذي يسعنا أن نقوله مع الأب « مونديزير » (١) : « إنه يوناني ومسيحي وهو هذا وذاك على أصدق ما يكون ، بل على أشد ما يكون هوى ، إذ كان يريد أن بجمع بـين هدفه الديني وهدفه الثقافي . وعلى هذا لم تكن العلاقات بن الإيمان الجديد وحقيقة الفلسفات القديمة هي وحدهما التي تعنيه . إنه كان يتجاوز ذلك كله إلى أبعد منه كثيراً . فإنه يريـــد للحياة كلها أن تصبح مسيحية : في الآداب والصناعات ، والحيـــاة الاجتماعية والعائلية ، وفي التربية ، والعمل ، والاستجام . وها هوذا يسعى إلى صوغ المبادئ لثقافة يتخللها إنمانه ، وتنعشها مثــله العليا ، . وإن كان اكليمنضوس « بمعنى فائق هو أول من بحدر به لقب الأديب الإنساني المسيحي » (٢) ، فقد حقَّق غيره ، مــدة بضعة أجيــال وعلى التناسق كان ، لدى تحققه ، خبراً من ذلك الذي حققه ، بتقـــدير وتدبير ، على تكلف وتصنع ، إن أردنا أن نقول الحق بكامله ، انبعاثُ الفكر القائم على القيم الإنسانية في القرن السادس عشر . ألا وإن الثقافة في عهد الآباء لم تكن مت ينبغي آنئذ إحياؤه . ولم يواصل البحث للطعن في قيم إنسانية مسيحية أخرى ، هي قيم العهود الذهبية في القرن الوسيط ، وما كان أصحها «قيماً إنسانية» ! إنمـا خلع الطرافة على ما لدى الآباء من قيم انسانية عفوية هذا المنزعُ الانساني وَإِمكاناته المنفتحة كلها للمستقبل. وهنا لا نجد قط أثراً للانطواء على إحياء ماض يات ، تارنخياً ، مغلقاً على ذاته .

١ انظر مونديزير ، المقدمة إلى البر وترپتيك ، الطبعة المذكورة ، ص ١٧ – ١٨ .

۲ المرجع ذاته ، ص ۱۸ .

أفلم يكن في هذا الفكر الإنساني ، كما كان في كل نزعة إنسانية ، خطر ينذر التوازن بالاضطراب ؟ وإنه لحطر كان يهدد به أخص ما جاءت به الهلنستية ، ولقد حدق خاصة بالبيئة الثقافية التي كانت أغنى البيئات ثروة فكرية وهي ، الإسكندرية والقيادوقيون . وأعني بهذا الحطر الرحيب البالغ الذي خص به الدفق الأفلاطوني وحده . ولقد تبينا تأثيره على الإشارية الإسكندرية . إنما يقابلنا هنا ، على جانب أقوى من المباشرة ، في العلاقات التي تقوم بالذات بين الفلسفة وعلم اللاهوت بالمعنى الذي نفهم عليه اليوم هذين الاصطلاحين .

ما أبعدنا الآن ، على كل حال ، عن علم الكلام ! إن العالم الإسلامي عرف ، هو أيضاً ، في عهد العباسين الأول ، ازدهاراً إنسانياً أصيلاً في نتاج الأدباء المنعزلين بعضِ الشيء عن العوام وفي تفكير هم الذي أشرب من ذكريات الفرس ما أشرب من ذكريات اليونان . ولكن علم الكلام كف عن الاشتراك في تلك الذكريات بعد إلحام المعتزلة عما تجاسروا على قوله ، وهنا نتبين كم كان المصير التاريخي مختلفاً في كل من الطرفين : فقد نشأ علم الكلام من زيادة تعمَّق في التفكير أقبل به علماء الإسلام على « العلوم الدينية ، للذود عنها . ولم يثبت بنيانه إلا بمــا تسرب إليه من الحارج من تأثير الفلسفة اليونانية . ولقد انتهى إلى ذلك بمقاومته لهذه الفلسفة ، وبأخذه عنها ، في الآن نفسه ، أخذاً اختلف باختلاف المدارس ، لما فاته من المنهج الاستدلالي . أما الفكر الديني المسيحي فإنه أدرك ما جاء عليه في ، ذاته وتطور منذ القرن الأول في بيئة ذات أصل هلنسي أو مطبوعة بطابع الهلنستية . وبقي اليوناني يونانباً بعد دخوله في المسيحية . على حين أن الظروف ، ولا سيا في زمان الأمويــين . كانت تفرض على البيزنطي الذي أسلم أن يستعرب . ثم إن علم الكلام الناشي أخذ ينتظم في مدارس بالمعنى الواسع ، لدى انفتاحه للفكـــر اليوناني . أما مصر المسجية فجرى على خلاف ذلك ، لأن المسجية

هي التي تخللت العقلية اليونانية والفكر اليوناني بدون أن تشعر ، مع ذلك ، بالحاجة إلى أن تظهر على الفور في زي تعليمي . وعندما قسام علم اللاهوت وارتفع بنيانه علماً منظماً ، فإنما تم ذلك له هو أيضاً بفضل تأثيرات جاءت من بلاد اليونان القديمة . لكن هذه التأثيرات لم تكن لتتلقى إلا مسوقة بعوامل أخر ، وتلبية لضرب آخر من الحاجات .

## د ــ دور الفلسفة

إن طرافة تلك الهلنستية المسيحية التي تطلّع إليها أثيناغورس ، وسعى اليها اكليمنضوس سعياً صريحاً ، وجال فيها القيادوقيون الكبار بطبعيسة فائقة ، أقول : ينبغي لهذه الطرافة ألا تنسينا المشكلة الأساسية المني واجه بها التراث القديم العلم بالمقدسات . وهنا لا يتعلق البحث بالشعراء وواضعي المسرحيات بل بالفلاسفة ، كما كان الأمر في الإسلام .

فهل كانت هذه المشكلة مشتركة ؟ كيف وقد جاءت شديدة الاختلاف في صياغتها لدى الطرفين ؟ إنا نعلم أن الفلسفة الحارجة عن السنة انقادت وحدها في الإسلام لإغواء المذهب الثلاثي النزعة الحامع بين أفلاطون وأفلوطين وأرسطو (١) . فإذا تأثر علم الكلام

١ و لا ننسى ما كان الرواقية ولفيثاغوروس خاصة من التأثير على بعض البيئات الشيعية أو المتأثرة بالشيعة مثل إخوان الصفا ، و إلى جانبهم أو من خلالهم ، على عدد كبير من الفلاسفة والغزالي ذاته وفلاسفة الإشراق . و في ما يتعلق بتأثير الفكر الرواقي على الفكر الاسلامي انظر س . هوروڤيتس ، « تأثير الرواقية على تطور الفلسفة عند العرب » في ZDMG ، ح ٥٠ ، ٣ من ١٩٧٧ تا . – انظر أيضاً الكتاب الحديث لمثمان أمين ، « الرواقية عند العرب » ، القاهرة ، ١٩٤٥ م .

الناشئ بالفكر اليوناني فإنما جاء هذا التأثّر بطريق غير مباشرة ، ليكفل أو لينقض استخدام الدليل العقلي استخداماً جدلياً . ذلك بأنه ، مــن الناحية التاريخية ، لم يتقابل كلام المعتزلة مع كلام الأشاعرة أو الماتريدية، في عهد « الجهاد» ، حول القرآن المخلوق أو غير المخلوق وحسب ، بل حول المنزلة التي بجب أن يعترف بها للعقل إلى جانب الشريعة أيضاً . لكنا نقول مع ذلك : ١) لم ينكر الأشاعرة أنفسهم قط - بل العكس هو الصحيح ! \_ استخدام الأدلة العقلية في الحدل على الأقل . وإنا لنعلم كم كان الأشاعرة المتأخرون يحريصون على أن يستجمعوا ، بصورة تمهيدية ، المواد الواردة من الفلسفة ، من غير أن يعدُّ لوا شيئاً من جوهر موقفهم العقدي النهائي . ٢) لم يفكر مذهب كلامي قط بأن يعترف بوجود فلسفة مستقلة ، تكون مع ذلك فلسفة صحيحة بهام معناها ، يستمد هو منها أدواته الصناعية . كما أن مذهباً كلامياً قط لم يدعُ إلى ابجاد فلسَفة بهذا المعنى . ٣) بيد أنه ، وإن لم تتميز الفلسفة هنا عن علم الكلام ، باعتبار كل منها منهجية مستقلة ، فإن ما ورد من « الفصول الفلسفية » في كتب المتكلمين بقي محتلفاً ، في الواقع ، عما جاء في الفصول المخصصة «للعقائد» لدى النظر فيها من الناحية العقلية . كما أن هذه الفصول الأخبرة تتميّز عن الفصول الّي وردت فيها السمعيات .

وأول «فلسفة» لجاً علم الكلام إليها هي فلسفة الأجزاء السي لا تتجزأ و «الأحوال». والمعتزلة هم الذين وضعوا أصولها، ثم سخرها الأشاعرة للموضوعات الكبرى في الله الصانع الواحد، وفي المشيئة الإلهية ذات الاختيار المطلق. هذا وإن الحطوات المنطقية الأولى بدأت تظهر آئذ على أنها، في أساسها ، لزوميات جدلية . ثم جاءت الفلسفة المشرقية ( لا المغربية ) فأحدثت تأثيراً حقيقياً . وهو تأثير يعود إلى ابن سينا ، قوبل بالرد غالباً وبالإعجاب أحياناً ، وكان يعرفه معرفة تامة ، على كل حال ، تيارُ «المتأخرين» المنبعث من العضد الإيجي .

ففي هذا العهد نرى مسلكاً يقوم على القياس « السلوجسي » يصحب المسلك الجدلي فيحل محله تارة وينطبق عليه تارة أخرى . كما أنا نتبن الأمر ذاته بين مذهب الأشاعرة في الجزء الذي لا يتجزأ ، وبين حركة فكرية متأثرة بالأفلاطونية المحدثة . ولا شك أن هذه الحركة جاءت مندرجة في أطر أرسطية ، ولكنها كانت دائماً على أهبة لتحطيم تلك الأطر من غير أن تميزها عما ورد في «التاسوعات» (١١) . أجل ، لم يتخل العلماء عن القياس التمثيلي ، ولكن المنطق الأرسطي اتخذ ، منذ الغزالي ، مظهر «علم آلي» ، وطبق علماء الإسلام كتاب «الأورغانون» ، و «الايساغوجي» على أغراضهم الحاصة . والصحيح في ما يتعلق و «الملحافظين» هو أنهسم لم يضموا حقاً إلى علمهسم إلا المنطق الصوري .

أما المسيحية فإن الجو الفكري الذي يكتنفها ، والهلنستية التي أخذتها على عاتقها أخداً ناجحاً في قيمتها الثقافية كلها ، لم يسعها إلا أن يوثرا على فهمها للفلاسفة أنفسهم . لقد بطلت القضايا الفلسفية الكبرى في كونها مواد ترد من الحارج ، قد تلقي ضوءاً على التعاليم الدينية المنقولية ، وربحا تنقضها أيضاً . بل إن هذه التعاليم أخذت تبدو ، بطبعية سمحة ، للمسيحين المثقفين ، كأنها تكميل ، هو في الآن نفسه تثقيف وتحديد للمواد الروحية التي أتى بها القدماء . فضلاً على أنه لم ينشب ، في عهد الآباء ، جدال يقابل الجدال الذي قام حول العقل مقياساً للإيمان .

١ ربما كان الاعتقاد القوي عند بعض الفلاسفة في وحدة التفكير الأصيلة بسين أفلاطون وأرسطا راجعاً إلى الالتباس التاريخي الذي أحدثته «أثولوجيا أرسطو ». فظن بعضهم أن إثبات اتفاقهو في الآراء ، هو خير عمل يؤتى بسه . فوضع الفارابي « الجمع بين رأيي الحكيمين » ، « مقاصد أفلاطون وأرسطو » الخ ... لكن إذا رجعنا إلى مقدسة منطق الاثراقيين ( القاهرة ، « مقاصد أفلاطون وأرسطو » الخ ... لكن إذا رجعنا إلى مقدسة منطق الاثراقيين ( القاهرة ، المحمد على النظر التعليمات التي نجدها فيها تدل على أن ابن سينا لم يكن مطمئناً إلى هذا الوجه في النظر .

لقد ثبت التمييز ، منذ البداية ، وفي الواقع إن لم يكن في الصيغ ، بين الطبيعة وما فوقها ، وهو تمييز مرسومة معالمه في المسيحية ؛ كما أن الإنمان ثبت ذا قيمة تفوق الطبيعة . فلا بد من التسليم بأن المشكلة التي أثيرت في القرون الأولى لم تكن مشكلة العلاقــات بــن العقل والإعان ، أو بين الفلسفة وعلم اللاهوت، بكل ما تشتمل عليه هذه المشكلة في مداها . بل جاءت همذه المشكلة محصورة في مجمال أضيق وهو مجال العلاقات بين الحكمة اليونانية ، وبكلام أدق : بين الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة في معالمها ، وبسن العقيدة الدينية . إن أرسطو لم يكن مجهولاً ، وإن الأطر الأرسطية ظلت باقية ، كما أنها ما انفكت باقية في الأفلاطونية المحدثة . وهنا أيضاً التُمس تعلم المنطق في كتاب « الآلة » ، ثم انضم اليه كتاب ﴿ الايساغوجي ﴾ في حينه (١) . بيد أن مضمون تلك الأطرُ بالذات لا يُطلب من لدن أرسطو . فإن أشد الآباء ميلاً إلى اللاهوتيات مخلطون ـ في غمرة أبحائهم ــ بـــن نورين : نور العقل ، ونور العقل وقـــد أضاءه الإيمان . بل يغمرون النور الأول ويغرقونه في الثاني . وإنمـــا كانوا يلجؤون – إذ يفعلون ذلك – لحواً غريزياً إلى التعليم الأفلاطوني أو الأفلاطوني. المحدث . أو قل إنهم لحؤوا إلى المذهبين كليها مهازجين غالبًا منذ القرن الرابع ، ليلتمسوا لديها الهامهم الفلسفي أشد ما يكون وضوحاً . ولكن المعلم الأفلاطونية مُبَرِّت ، هذه المرة ، عن أرسطو ، خلافاً لمما جرى في. الإسلام . ولذلك لم تتخذ قط وجه « التكييف

إن في البحث التاريخي عن هذين المؤلفين في المنطق فائدة جليلة . فإن الآباء عرفوها منذ البدايت ورحبت الفلسفة بها هاديين عظيمين في صناعة التفكير . ثم أشعا على علم الكلام عند « المتأخرين » ورحبت الفلسفة بها هاديين عظيمين في صناعة التفكير . ثم أشعا على علم الكلام عند « المتأخرين » اكتشافاً إلى أن عاد الفكر الغربي اللاتيني إليها واكتشفها في القرن التاسع ( المنطق القديم ) اكتشافاً كاملا ، في القرن الثاني عشر . فأحدثا شيئاً كأنه ثورة فكرية . انظر الفصل التالي .

المذهبي ، الذي ظهرت به عند الفلاسفة الشرقين (١٠) . فقد بقي أرسطو ، بالرغم من الالتباس الذي خلط بينه وبين الأفلاطونية المحدثة ، ذا تأثير عميق على الفكر الإسلامي ؛ سواء أكان هدا التأثير مباشراً ، كها هو الأمر في الفلسفة ، أم غير مباشر ، لكنه تأثير حقيقي ، كها غدا الأمر في علم الكلام لدى المعتزلة والأشاعرة «المتأخرين» . وإسالظاهرة تاريخية غريبة أن يمسي ذلك التأثير ، في سهاية الأمر ، أقل ظهوراً في عهد المسيحية القديم . أجل ، إنا لنعود إليه لنجده ممزوجاً ظهوراً في عهد المدمشقي ، أو عند الدمشقي ، وفي درجة ضعيفة عند القيادوقيين . بيد أنه كان أمراً مذخوراً ريباً يظهر في حينه .

هذا ولنقف الآن عند العلاقات بين الحكمة اليونانية والعلم بالمقدسات: لقد جيء ، منذ القرن الثاني ، في همذه المسألة بجوابين بحددان نزعتين متنافيتين في الظاهر ، لكنها صحيحتان في الصميم ، فوجب التأليف بينها بعد ذلك .

كان يوستينوس فيلسوفاً قبل دخوله في المسيحية ، وبقي فيلسوفاً بعد أن صار مسيحياً . ذلك بأن الفلسفة باتت في نظره طلب الحق كاملاً ، فساه باسم الله . فخيبت الرواقية أمله ، ثم المشائية (٢) ، ثم الفيثاغورية ، الواحدة تلو الأخرى . فاطمأن وقتاً ما إلى الأفلاطونية ومشاهدة المُشُل . لكن تلاقيه مع المسيحية هو الذي أروى تعطشه إلى

١ هذا الاختلاف هو اختلاف جوهري لم يحترس منه مفكرو اللاتين في القرون الوسطى عندما أرادوا أن يوحدوا بـين المسلك الأغسطيي المحض وأفلاطونية ابن سينا المحدثة المصطبغة على كل حال اصطباغاً فوياً بالتفكير الارسطي . انظر أبحاث الأستاذ جلسون في الأغسطينية المتأثرة بابنسينا وذلك في الفصل التالي .

٢ ذلك بأن أستاذه في المشائية ظهر عنده حب المال كها ورد في « الحوار مع تريفون » ( المقدمة ، PG ، ج ٦) .

المعرفة ، فأصبحت المسيحية في نظره ، هي الفلسفة في أفضل معانيها . وهذه نزعة أولى تدفع صاحبها دفعاً كأنه عفوي إلى أن يتصور الحقيقة المسيحية في مسلك فكري يفضي إلى التفتح والتسامي ، بما كانت تشتمل عليه حكمة القدماء من حقائق جزئية صحيحة . ولنقل إن شئنا : إنما أنشأ هذا الانجاه خطاب القديس بولس في شيوخ أثينا يوم قال : وأبها الأثينيون ... إن الذي تعبدونه من غير أن تعرفوه ... ؛ (١) . لكنه لم يكن بد لبولس ، العالم السامي اليهودي ، تلميذ جاليال ، من أن يبذل مجهوداً قوياً للتوفيق بين تعاليمه وصوغها بلغة شيوخ أثينا . وهو مجهود كان عليه أن يقوم بسه ، تلبية منه لمحبته للمسيح . أما يوستينوس الفيلسوف فلم يضطر إلى هذا المجهود إذ كان بجول هو ذاته يوستينوس الفيلسوف فلم يضطر إلى هذا المجهود إذ كان بحول هو ذاته بين دقائق الحكمة الوثنية كأنه في موطنه الفكري . فلا غرو إذا حسدا به أيضاً في الآن نفسه إلى صيغه الملتبسة وضيق حدوده .

ولذلك نرى أيضاً ، إذاء الموقف الذي يتخذه يوستينوس ، إذ بجاوز الفلسفة اليونانية على أخذه بها بما هي عليه في ذاتها ، موقفاً يتجاوب معه ويخالفه من وجه ما ، وهو موقف القديس إيرينتيتوس الحذر من الفلسفة . ونذكر هنا رسالة القديس بولس إلى أهل كورنتس : «أين المفلسفة . ونذكر هنا رسالة القديس بولس إلى أهل كورنتس : «أين الحكيم ؟ أين الأديب ؟ أين المناظر في هذه الدنيا ؟ ألم بجعل الله حكمة الدنيا بلاهة ؟ . . . ألا ، فها نحن أولاء نهتف بالمسيح مصلوباً ، وقد كان لليهود مزلة القدم ، وللأجانب بلاهة . . . » (٢) . ولكن لا بُد من توضيح ما هنا . إن الفلسفة التي يقف منها إيرينييوس على حذر ، هي الفلسفة التي تدعي إنشاء العلم اللاهوتي في عناصره كلها ، وذلك

١ أعال الرسل ، فصل ١٧ : ٢٢ - ٢٣ .

٢ الرسالة الأولى إلى أهل كورنتس ، فصل ١ : ٢٠ – ٢٣ .

على صعيدها الخاص وباللجوء إلى الأساليب التي تنفرد بهــا (١) . وإنمــا يقصد في كتابه « في الرد على الهراطقة » حكمة القدماء بحد ذاتها ، أقل مما يقصد هـــذه الحكمة وقــد استخدمتها الأغنسطية المنحرفة عن العقيدة السليمة وأحلَّتُها محل الإبمان . كانت هذه الأغنسطية تهدد المسيحية بخطر جسيم . ولا شك أن موقف إيرينيوس كان رد فعل مقاوم ، بيد أنه لا يسعنا أن نسى أنه استطاع أن يرد رداً نهائياً ضرر تلك الأغسطية بكل ما جاءت بـ من أضغاث أحلام . فضلا على أنه ، في ناحية ما ، بمنزلة السلف ليوستينوس ، بمعنى أن كتاباته انطوت ضمنياً ، منذ ذلك الحنن ، على مبدأ التمييز بـن صعيد الفلسفة وصعيد العلــم اللاهوتي . هذا ما كان يقتضيه ، على الأقل ، القياس الفصل الذي وضعه : وهو أن تكون «قاعدة الإيمان» قائمة على تأويل الوحي المدوّن تأويلاً صحيحاً (٢) . ولقد أتى غيره بعده ، وألفوا بن هــذا التمييز في الصعيدين، وتسخير الفلسفة لعلم اللاهوت . وهو تسخير لجـــأ إليه يوستينوس في الواقع ، ولكن بدون التمييزات المعنوية اللازمة . بقي ، على كل حال ، أن منهج القديس ايرينيُّوس جاء ، مع استناده إلى الكتاب ، استدلالياً عقلياً بصورة واسعة ، وأنه ، في الجزء الثاني من كتابه ، نخوض هو في رد فلسفى محكم على الأغنسطية (٣) .

لقد ظهرت هاتان النزعتان ، منذ البداية ، شرعيتين حقاً في المسيحية. وفي وسعنا أن نستشهد على كل منها بالقديس بولس . ولا يكفي الإخفاق الظاهر ، الذي قوبل بسه القديس بولس في مجلس أثينا ، للحط من

١ أما القديس يوستينوس فإنه تلقى الفلسفة وكأنها داخلة في صيغة إيمان المسيحي .

۲ انظر «الرد على الهراطقة » ، كتاب ۳ ، المقدمة وفصل ۱ – ٤ ( PG ، ح ۷ ، عمود ۸۲۳ – ۵۰۵ ) .

٣ ولقد عرض المؤلف بوضوح لهذا القصد في هذا الكتاب الثاني من مؤلفه (المرجع ذاته ،
 عمود ٧٠٩) .

شأن الأولى (١). فإنها كلتيها مسخرتان على السواء لحدمة حقيقة واحدة منزهة ، ولمعنى واحد يتعلق بالغيب الإلهي . هذا مع العلم بأن الأمر هو أمر اختلاف في النزعات الفكرية ، بل نقول : أمر منهجية في العمل ، وليس بالمعنى الدقيق أمر الإلهام الأسمى ، الذي انفرد به القديس بولس . وإن كان ذلك كذلك ، فإن لكل من هاتين النزعتين أخطارها وحدودها ، حتى لتقتضي كل منها تكاملها بالأخرى . وإن هذا القول ليبقى صادقاً صحيحاً حتى وإن كانت تلك المنهجية ، كما هو الأمر عند الآباء ، في منزلة رفيعة جداً من مقامات المحبة ، وفي حال تلقي الألطاف من الروح القدر أمن وربما كان هذا أحد الأسباب التي اقتضت ، بعد عشرة أجيال أو أحد عشر جيلاً ، في الجانب الآخر من العالم المسيحي ، أن يسلم لعلم اللاهوت بأحكامه العلمية ، وأن تقرر التمييزات التي تستلزمها هذه الأحكام .

الواقع أنه بقيت النزعتان منفصلتين كثيراً وقليلاً ، في عهد الآباء . ولم يُشرَع بالتنسيق الصريح بينها إلا في القرن الرابع اللاتيني . أما عند الآباء فيسعنا القول : إن منهجية القديس يوستينوس هي السي عُمل بها أولاً ، ولكن بتدقيق متواصل منذ القرن الثساني إلى القسرن

إ أو أن القول الأحرى هو أن هذا الإخلاق ما يز ال آية أرادها الله الذي سبق وحكم بالبطلان على كل تلفيق ، وأثبت تقديس القيم النسائقة الطبيعة . إنه لم يحكم بالبطلان على استخدام حكمة بشرية متواضعة تسخر لتلك الحكمة التي تفوقها ويعدها النظر البشري جنوناً . وهي فكرة يبدو الأب فستوجيار كأنه يذهب إليها في شرحه البليغ ( انظر « حبيي أغريجنت ، منشورات لوسرف ، مجموعة « المسيحية » ، عدد ٦ ، ص ٥٥ – ١٠٠ ). لكن الموقف هنا يقتضي تمييزاً بين المعلومات والنور الذي تقع تحته ، وإنه ليوحي في نهاية الأمر أن الحكمة البشريمة إذا اعترافاً صادقاً تيسر لها ، كما يشير الرسول إليه ، أن تقدم المسيسح حتى يتولاها .

الثالث (١) ، ثم من القرن الثالث إلى القرن الرابع ، وبنظــرة تزداد وضوحــاً إلى منزلة الإيمــان وقيمته الفــائقة للطبيعة التي ينفرد بها . ومن هذه الناحية ، كان ما بن السنين الأخيرة من القرن الشاني والنصف الأول من القرن الثالث ، عهد المواقف المتطرفة . ففي الغرب اللاتيني يلح ترتليانوس بمثل موقف الحذر الذي اتخذه ايريسيوس ، وهو في ذلك أقــل منه صواباً . فبرفض مــا جاءت بــه الفلسفة لصالح نزعة وضعية قانونية ، كانت جديرة حقاً بالتقليد الروماني . لكنـــه يهادى في هـذه النزعة ، فيطرح الكثير من المشاكل اللاهوتية ، ويحلمها في ضوء التقويم القــانوني (١). وإن وجب أن نجد له مقابلاً من الناحية النفسانية في الإسلام ، لم يكن أبد من أن نتوجه أولاً. إلى الأساتذة القدامي في أصول الفقه ، بل في عهد أحدث ، إلى المجاهد العظيم الحنبلي ابن تيمية ، وليس إلى علم الكلام . هذا مـع الفارق الكبير الذي يسعنا أن نثبته بسن التقساليد القانونية الرومانية المتفرعة كلها ، في لهاية الأمر ، من الاعتراف بأحكام طبيعية غير مكتوبة ، هي أساس الأحكام الوضعية الإنسانية ، وبن التقاليد القانونية الإسلامية المركزة فقط على شريعة موضوعة ، هي شريعة إلهية .

إن اكليمنضوس الاسكندري ( السترومات ۱ ، PG ، ح ۸ ، عمود ۸۰۵ ) يحيل بصراحة
 على خطاب القديس بولس أسام مجلس أثينا ليستخلص جانب الحق الذي تسوافر لقسدامى
 الفلاسفة .

٣ مثل ذلك ما ورد عنده من أن الكتاب المقدس هو في منزلة الآثار والأداة البرهانية في القضاه ؟ ومن أن السمع المنقول يشكل للكنيسة ، لأما تملكه ، « حق اكتساب بمرور الزمن " يكفل لها قيامها على الحقيقة ؛ ومن أن صيغة العقيدة هي قانون الإيمان النج ... ثم إنا ترى الجزء المتعلمة وبالتبرير " من علم اللاهوت قائماً على مفهوم الاستحقاق وعدم الاستحقاق، وعلى مفهوم الجزاء العادل، والدين، وحق الدائن على المدين . انظر البيان الموجز عن كل ذلك عند كيريه « موجز في تاريخ فكر الآباه » ، ح ١ ، ص ٢٣٦ .

إن قانونية ترتُليانوس كان بوسعها أن تنتهيي إلى تجميد النشاط الحر في الأبحاث اللاهوتية (١) . لا نريد أن نأخذ على عاتقنــا كل مــا أصاب هذا الرجل غالباً من زوال الحظوة في أيامنا (٢) . إنمــا يسعنا القول: إنه لم يكن بد ، في اللغة اللاتينية ، من التأليف القيام الذي أخرجه القديس أغسطينوس ، لتوضيح ما جاء به تبرتـُليانوس ، ولتعين منزلته في ضوء نظرة 'وستعت أرجاؤها . وعلى كل حال ، فإن مدرسة الإسكندرية التي أخذت تتطور في العهد ذاته مع ممثلَيُّهـا الأشهـَرَيْن اكليمنضوس وأوربجينوس ، إنمــا كانت تخالفه في الروح والمنهجية (٣) . وكان هذا العهد في الشرق عهــد توهج الوثنية وهي في أصائلهــا . كان عهد التلفيقات بن الأديان الشرقية ، وخــاصة دين الشمس الذي كان يستمد تعاليمه من الفيثاغوري أبولونيوس الطياني (القرن الأول) (٠). وفي هذا العهد أيضاً انتشرت الشعائر الدينية الباطنية القائمة على ذبسح ثور وتقدمته «لمشرا» م وظهرت الثنوية المانوية ، وحلَّقت ، فوق ذلك كله ، الأفلاطونية المحدثة خاصة ، بما تدعو إليه من تزهـــد ومشاهدة روحانية . فها هم أولاء الإسكندريون يتغلبون على النزعات المنتشرة بتساميهم بهما إلى الصعيد الفائق الطبيعة ، وبتوفيقهم بين العقيدة

١ وإنا لنجد شاهداً قاطعاً على ذلك في ما حدث له هو ذاته : إن الإشراق المفرط ينسجم عنده انسجاماً
 وثيقاً مع الجمود الفقهي . وإنه انشق عن الكنيسة ومال إلى « المانوية » .

٧ ذلك بأن هذا الفقيه الذي ظهر خصماً للفلسفة لم يكن إسهامه قليلا في تثبيت الاصطلاحات السي أتاحت للفلسفة أن تسخر صادقة محلصة لعلم اللاهوت. ولا شك أن صيغه الجافة جدلت علم اللاهوت المتعلق باقنوم المسيح يبدو ضيق النطاق أحياناً. لكنا يجب ألا ننسى أنه هو الذي وضع القول عن المسيح: إنه بطبيعتين وأقنوم واحد، فكفى بذلك فكر الآباء اللاتينين شر الالتباس في الحدود الذي أصيب به فكر الآباء اليونانين.

إن المرجح في مؤلفات ترتوليانوس الكاثوليكية المهمة أنها وضعت حوالي السنة ٢٠٠ . وإن اكليمنضوس كان يعلم ويكتب في الإسكندرية بين ١٩٠ و ٢٠٢ . والظاهر أن اوريجينوس ابتدأ بتأليف كتبه حوالي السنة ٢١٨ .

الصحيحة والصالح الذي كانت الأغنسطية الأفلاطونية المحدثة تنطوي عليه . فأنشأوا هم أيضاً . أغنسطية صحيحة عقيدتها . ولكنها لم تخل من بعض الالتباس أحياناً . إن اكليمنضوس وأوريجينوس يجعلان الفكر الفلسفي اليوناني كالموجة نحو غاية تفرضها عليه مسلمات التنزيه التي أتي بها الوحي المسيحي . ونجد ، فوق ذلك . لدى اكليمنضوس ، شيئاً ربما أخذه عن فيلون وحور هو فيه . وهو شيء يحاكي صيغة أحرزت بعد ذلك مستقبلاً زاهراً : ألا وهي النظرة إلى الفلسفة والعلم على أنها مسخران للعلم الديني ، ولا سيا ، فيا يتعلق بما نعرض له هاهنا ، لفهم الوحى المدوّن (١) .

لا شك أن الصيغ العقدية السي وضعتها «المدرسة» لا تقل خطراً ، أحياناً ، عن التي وضعها ترتكيانوس (٢) . إلا أن الذي سهمنا بنسوع خاص هو الوجه الذي تحدد عليه معرفتنا لله : إنها معرفة ذوقية فكرية في آن واحد ، تجد أصلها «وتبريرها» في عرفان ممتاز فائق . أما هنا ،

ا انظر السترومات ١، ٥، PG ، ح ٨ ، عمود ٧٢١ – ٧٢٤ . إن هذا التصور هو الذي نجده بعينه عند القديس غريغوريوس النازينزي و القديس أغسطينوس ( انظر في ما بعد ) و القديس يوحنا الدمشقي إن شئنا ألا نذكر إلا المبرزين . انظر ج . م . كونغار المقال « علم اللاهوت » في DTC ، عمود ٢٥٥ . في ما يتعلق بتأثير فيلون في هذا التصور انظر قولفسون « فيلون »، ج ١ ، ص ١٥٦ - ١٥٨ . – لسنا في حاجة إلى القول: إن الأمر هنا ليس أمر التصور الواضح التومسي الفلسفة على أنها « خادمة لهلم اللاهوت » . لقد استخدموا هذه الصيغة مدة طويلة في القرون الوسطى اللاتينية ( القديس بطرس الدامياني مثلا ) ، بممى لم يزل ذلك الذي كان الآباء يفهمونها عليه وبدون أن يعترفوا الفلسفة بنطاقها الحاس . لكن القديس توما تصرف هنا مثلا تصرف في الكثير من الأمور الأخرى : فإنه لم ينفصل عن السلف الماضي بل تبين خطوطه ومعالم ومدها إلى نهايتها وغايتها .

٢ إن لترتوليانوس حتى في عهده الكاثوليكي صيغاً في سر الثالوث الأقدس تحمل على الشك القوي في صحة أدائها . هـذا وإنا نعلم كم كان او ريجينوس بعيداً عن التوفيق في تطبيقات للاساطير الافلاطونية على عقيدة الخطيئة الأصلية وعلى حالة النفوس قبل وجودها في الأجساد .

في الجو المسيحي ، فإنه لا يسع هذا العرفان إلا أن يكون عرفاناً تعجز الطبيعة عنه بقواها (١) . إنه يقوم على الإيمان وتنطوي المحبة عليه ، مثلا هو الأمر في الإيمان المؤدي إلى النجاة . ثم إن هذه المعرفة التي يدرك الله بهما ، القمائمة على المشاهدة الفائقة للطبيعة ، يسميها اكليمنضوس تارة «معرفة» وطوراً «فلسفة» . فتكاد اللفظتمان وفيلسوف» و «عارف» تترادفان في كتاباته . إن الفلسفة هي التي تتبح للإيمان أن ينشرح ويصبح معرفة (١) . وإذا كان أوربحينوس أقل ذكراً وإنه يميز ، وفقاً لنص من نصوص القديس بولس ، بين «العارف» أو الكامل وبين المسيحي العامي : على أن هذا التمييز ليس تمييزاً في النوع ، بل بالدرجة وحسب . ذلك بأن إدراك المعرفة الذوقية ينسلك ، ويمائل الكتاب المقدس والتواتر الذي تمثله الكنيسة (٤) . أما أوربحينوس مسلك الكتاب المقدس والتواتر الذي تمثله الكنيسة (٤) . أما أوربحينوس الكنسية » (٥) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم فإنه يلح على ضرورة اللجوء إلى الوعظ ، وإلى التعليم و «القماعة الكنسية» (٥) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسية » (٥) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسية » (١) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسة » (١) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسية » (١) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسية » (١) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم الكنسية » (١) بحيث بسعنا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم المسلك الكاثوليكي الصميم المين المينوب المينا أن ندرجه هنا في المسلك الكاثوليكي الصميم المينوب المين

<sup>،</sup> السترومات ، ح ۲ ، ۲ (  $\mathbf{PG}$  ، ح ۸ ، عمود ۹۳۳ و تابع ) .

۲ المرجع ذاته ، ح ۲ ، ۱۱ ( **PG** ، ح ۸ ، عمود ۹۸۴ ) .

٣ تيكسرُ و ن « تاريخ العقائد المسيحية » ، طبعة ٨ ، ج ١ ، ص ٢٨٢ .

ع صحيح أنه يتصور الكنيسة هنا على أنها جماعة المصطفين ، لا على أنها ، خلافاً لما يرى هرناك، تقابل منظمة ذات مرتبية منظورة أو تجهلها . انظر كيريه المرجع المذكور ، ج ١ ، ص ١٨١ ، وموذريزير المرجع المذكور ، مقدمة ص ٢٦ .

 <sup>«</sup> إن الحقيقة التي تصدق إنماً هي التي لا تنفصل بثي، من السمع الكنسي والرسولي » ، « في الأصول » ، ج ١ ، مقدمة ٢ ، طبعة ليبزتج ، ١٩١٣ م ، ص ٨ . انظر البحث الشديد الايحاء الذي وضمه ج. بردي « قاعدة الإيمان عند اوريجينوس » في المجلة « الأبحاث في العلوم الدينية » ، ١٩١٧ م . وأيضاً لوباك « مدخل إلى المواعظ في سفر الخروج » ، المقدمة ،

الذي كان مسلك القديس إيريشيّوس. وذلك إذا نظرنا إلى المعاني المعول عليها ، إن لم ننظر دائماً إلى التطبيقات العقدية (١) . فالمعرفة الأغسطية تقوم على الإيمان ، والاتحاد الصوفي يغذّى بالمحبة . وبذلك تشق الطريق لمسلك روحي ينبعث من القيادوقيين إلى ديونيزيوس المنحول ، ومنه إلى مكسيموس « المعترف » أو إقاغريوس ، فيتسرب إلى القرن الوسيط اللاتيني هذا ويتخلله . ولو تأتني لاضطراب الصيغ أن يودي إلى تيارات جاءت على جانب من التعقيد أشد وأقوى . ومن الغريب أن نلاحظ أن الكنيسة اليونانية والكنيسة الروسية الأرثوذكسية تعودان إلى أقوال الآباء ، كما وردت في ألفاظها . لإثبات نظرتها في « القوى غير المخلوقة » ، كما وردت في ألفاظها . لإثبات نظرتها في « القوى غير المخلوقة » ، « المختلفة حقاً » عن الذات الإلهية . وهي نظرة تريان فيها التعليل الوحيد « المختلفة حقاً » عن الذات الإلهية . وهي نظرة تريان فيها التعليل الوحيد مثل القديس توما ، أو آخر مثل القديس يوحنا الصليب ( ١٥٤٢ – ١٥٩١ م ) ، يعمدان إلى طريق مثل القديس يوحنا الصليب ( ١٥٤٢ – ١٥٩١ م ) ، يعمدان إلى طريق

ا مها يكن الأمر فإنا لا نستطيع أن نتصور اوريجينوس فيلسوفاً بمنى أن له « مذهباً فلسفياً » و اضح الخطوط . فإن تلميذ امونيوس سكا لم يسعه إلا أن يكون على يقين من نسبية المنذله المختلفة في الفكر القديم . الواقع أنا ، من اكليمنضوس إلى اوريجينوس ، إنما نشاهد الفكر المسيحي يتأصل تأصلا لا ينكر في « الصحيفة المقدمة » . أما الأوريجينيون » التسابعون فيانهم خانوا فكر أستاذهم إذ أرادوا أن يكيفوه تكييفاً مذهبياً . وهذا يشبه قليلا ، بعد التغيير الكثير ما يجب تغييره ، ما أحدث الاغسطينيون من تجميد ( لا نقول من خيانة ) في دفق أستاذ هيبونا الفكري . إلا أن إلهام اوريجينوس كان أقل توفيقاً من إلهام أغسطينوس فيما يتعلق بالتمييزات الدقيقة الجليلة منز لتها على صعيد القيم الإيمانية . و لذلك يبدو أن الاوريجينين أخطأوا بتكييفهم إلهام أستاذهم ، فكان ضلالهم العقدي و اضحاً . على حين أن الأغسطينين تيسر لهم أن يتجنبوا هذا السقوط في الضلال ، مها كانت النتائج الفلسفية الى انتهوا إليها .

٧ انظر الكتاب الذي سبق ذكره للبحاثة فلاديمير لوسكي خماصة ٦٨ – ٧١ ، وفي ص ٧٧-٧٧ ملخص النقاش في الموضوع بين غريغوريوس پلاماس و «التومستين الشرقيين»بار لعام واكندين. انظر من الكاتب ذاته : « علم اللاهوت النوراني عند القديس غريغوريوس التمالونيكي » ، في مجموعة « الإله الحي » ، وقم ١ وخاصة المقطمين ٣ ، ٤ .

أشد مباشرة . فيجعلان حياة «النعمى» اشتراكاً ، على صعيد الحلق ، في الحياة الإلهية . وهو أمر أدى بها ، أول ما أدى ، إلى التقائبها مع الآباء اليونانيين في أوثق ما جاؤوا به ، وليس إلى الوصل بينها وبسين ما ورد حرفياً عند أولئك الآباء .

وإن شئنا أن نجد أيضاً لحكمة اكليمنضوس وأور بحينوس وجه علاقة تصل بينها وبين الإسلام فالأولى ، في ما يبدو ، أن نلتمس هذا الوجه في التصوف الإسلامي لا في علم الكلام . إذ كيف نذكر المعرفة الأغسطية الإسكندرية ، ثم لا نذكر المعرفة الصوفية ؟ كيف لا تذكرنا تلك المعرفة الذوقية الفكرية ببعض النصوص الغزالية ؟ (١) والمعرفة ، هي أيضاً ، لا تحل ، محل الإيمان . إنها تختلف عنه ، هي أيضاً ، ولكن بمعنى أنها تتجاوزه . فهي تفترضه ، على أنه هو الأصل ، على الأقل . فليس الدور الذي يقوم به الإيمان بازاء الحكمة الأغسطية أو المعرفة هو الذي يميز الإسكندريين عن المتصوفة . بل هو ، بالأحرى . المضمون الفائق المطبيعة ذاته الذي سلف إدراكه ، في نظر الإسكندريين ، بإيمان العوام، وهو أيضاً «القاعدة الكنسية» التي يريدون أن يبقوا دائماً طحا

ولذلك نرى من المفيد أن نقابل هذا التمييز بين إعان العوام وإيمان الحواص الذي يعلمه أوربجينوس ، بالتمييز الذي أصبح مألوفاً حتى في المقالات الكلامية الأشعرية بين «الإيمان بالتقليد» ، أي إيمان العسوام

ا انظر مقاطع كثيرة في الربع الرابع من « الإحياء » وبعض الكتيبات مثل « الرسالة اللدنية » في « الجواهر الغوالي » الطبعة المذكورة . وقد يستهوينا ذكر الفارابي أو نصوص لابن سينا أيضاً ، مثل الفصل السابق للفصل الآخر من الإشارات ( طبعة فورجيه ، ص ١٩٨ تا ) حيث نجمه و صف ارتقاء العارف . لكن « معرفة » ابن سينا أقرب إلى العقل وأشد اتصالا « بالمشاهدة الفلسفية » المحضة من « المعرفة » العصوفية في أصدق أصوضا . لذلك كان القول الحق في كل مقارنة تقدام بدين « معرفة » الاسكندريين الصحيحة العقيدة ، ومعرفة ابن سينا ، إنها مقارنة مطحية .

المستند إلى التلقي التقليدي السلبي . و « الإيمان عن علم » الذي يعرُّف. أهل الكلام بأنه إعانهم (١) . لقد انتهى علم الكلام إلى أبعد مما انتهى إليه أوربجينوس . إن أوربجينوس يرى إيمان العوام بدون معرفة ذوقية ، إيماناً صَعيحاً ولكنه ضعيف . في حن أن عدداً من أصحاب الكلام يشكون حتى في صحة التقليد . صحيح أن الحلول الأشعرية المعتدلة ، حكمت بأن الإيمان بغير علم هو إيمان حقاً . لكن لدى الذي يكون عاجزاً أصلاً عن أن يرتقي إلى « الإعان عن علم » . بيد أن الأمر هنا ليس أمر عرفان صوفي ، بل هو أمر علم بسيط فكري قائم على «أدلة العقائد» الواردة في علم الكلام . أما أوربجينوس ، فيبيّن أن كــل مسيحي يستطيع وينبغي له أن ينتقل من الإنمان إلى «العلم» (٢٠) . ذلك بأنه هنا ، في معنى العلم أو بالأحرى في «فقه» الأمور الإلهية ، كان يُدرج قبل كل شيء جميع الإشراقات الباطنة الواردة كلها من التعمق في حياة «النعمي ». ولم تكن نفس مسيحية قط لِتُسُحْرَمَ تلك الإشراقات. هذا وإن بعض المتكلمين أثبتوا (٣) . على مثال المتصوفة ، فوق« الإممان عن علم » ، درجات إيمان تصوفي مصنفاً بعضها فوق بعض . فجاء تمييز هم بين العوام والعــارفَين والحواص أشد فـَصْلاً ، في نهاية الأمر ، من تمييز الإسكندريين بسن العوام والخواص . وعندما نعثر في مقالات المتكلمين على هذه القضية المتعلقة بدرجات الإعمان ومراتبها ، يكون مفيداً لنا أن نذكر أن الفكر المسيحي اللاهوتي كان يلتزم ، مع الإسكندريين

١ هكذا مثلا الباجوري ، جوهرة ، ص ٢٦ . وليس في هذا التمييز حكم مسبق على الجواب عن
 المسألة المشهورة في « زيادة الإيمان ونقصانه » .

٢ انظر المقطع من « الشرح في متى » فصل ١٢ ، آية ١٥ ( PG ، ح ١٣ ، ١٠١٧ ) الذي يحيل عليه كبريه ( المرجع المذكور ، ج ١ ، ص ١٩٣ ) . ولقد ذكرنا سابقاً (ص ٩٠ حاشية ٢ ) مقطعاً من « المواعظ في سفر التكوين » وردت فيه معان من هذا النوع .

٣ انظر أيضاً . الباجوري ، المرجع ذاته .

طريقة هي ، من وجه ما ، على ذلك القياس .

قد يسعنا القول: إن هذه الحكمة الذوقية المسيحية . حتى في صيغتها الصحيحة ، قد تطهرت في القرن التالي (۱) . وسنعود إليها فنجدها مصفاة ، مضمومة ضماً وثيقاً إلى الآثار اللاهوتية ذاتها ، في «خُطَب» غريغوريوس النازيتنزي (۲) . أما عند غريغوريوس النيسي . فإنها تارة تقابل بالمعاداة بقدر ما تدعي الاكتفاء بذاتها فتكون تطفلاً لاخير فيه ما دامت خارج الإعمان . وطوراً تخلع عليها قيمة ما من حيث كونها مرحلة صوفية في الطريق التي تودي إلى الله (۳) . فتصبح عندئذ، في طور المشاهدة ، التجرد من المحسوس كله للنفاذ بالذوق إلى عالم الغيب بعن القلب وقد أشع فيه الإعمان . ولا يعني ذلك زوال كل النينية أو التباس ، من هذه الناحية ، عند غريغوريوس . لقد تُسمع الدعوة إلى الاتحاد الحبي بالله ، لكنها دعوة لم تزل يومذاك ممزوجة بالميل القديم إلى مشاهدة روحانية . ولا شك أنه كان في وسع هذه المشاهدة

١ كما أن ر الاشارية » كانت قد تطهرت هي أيضاً : فإن القديس اطناسيوس القاهر الأعظم لهرطقة الآريانية ، و ديديموس الأعمى كانا ، على اختلاف في المراتب ، الصلة بن اور يجينوس والقبادوقيين .

انظر من هذه الناحية الخطاب ٢٧ ، ومستهل الخطاب ٢٨ ( PG ) ج ٣٦ ) ترجمة بولس غاليه ، « غريغو ريوس النازينزي ، الخطب اللاهوتية » ، طبعة ڤيث ، ليون – باريس ، ٢٨ ١٩٤١ م ، الخطاب الأول والثاني ، ص ٣ – ٣٥ . إن المقاطع الأولى من الخطاب ٢٨ تعتمد هي أيضاً « الإشارية » في تأويل رؤية موسى دلالة على أنه لا يمكن تعليم علم اللاهوت الجميع بدون تمييز . وليس ذلك عملا بباطنية مطلقة ، لكن بقدر ما أن يقتضي هذا التعليم أحوالا واستعداداً في النفوس والقلوب . ولقد يذكرنا هذا ، بعد التغيير ات اللازمة ، بالموقف الذي يوصينا به الغزالي في « اقتصاده » من علم الكلام على أنه يجب ألا يستخدم إلا بمنزلة التطبيب و الممالحة .

۳ انظر «حياة موسى » ۳۷٦ د - ۳۷۷ ب ، والترجمة المذكورة ، ص ١١٠ - ١١١ .
 - ولقد حلل الأب دانييلو تحليلا دقيقاً هــذا المعنى ذا الوجهين وهــذا الأثر البــآقي من الباطنية ، في كتابه « الافلاطونية وعلم اللاهوت التصوفي» ، ص ١٥٢ - ١٥٤ وتا .

أن تتآلف لدى صاحبها مع طريقة المحبة . فيرتقي هو فوقها ، بهذه الطريقة . بيد أنها ما تزال مقيدة بغايتها الحساصة . بمعنى أن غايتها ليست هي الله في ذاته . بل العالم الروحاني . «مدينة الملائكة» ، أو ملكوت المتصوفة المسلمين . فيبدو ترميمها المسيحي . كما ورد عند غريغوريوس . وكأنه استعادة براءة أصلية كانت قد فقدت ، أو بكلام أصح ، حلول في الفطرة الحقة . على ألا يفهم من هذه الفطرة أنها فطرة الإنسان الكامل حقاً ، بل فطرة نفس ينظر إليها من خلال تصور للإنسان هو بأسره تصور أفلاطوني ، فتكون . ذاتاً وكلاً ، من العالم الروحاني (١) .

١ ما أكثر النصوص الممكن أخذها عند الغزالي للمقارنة بين معانيها وبين هذه الأقوال! مثل ذلك « الرسالة اللدنية » ، ص ٢٣ - ٢٧ . أو لم يتصور غريغوريوس مثلما فعل المتصوفة المسلمون خلقاً ، كان في الله ، سابقاً للوجود في الزمان؟ « عندما يقول الكتاب : إن الله خلق الإنسان » فإنه بهذا القول يعني الإنسانية كلها . والواقع أن آدم لم يذكر في هذا الحلق الأول ( ... ) . إن الإنسانية كلها هي التي كانت مشمولة بالعلم السابق والقدرة الإلهية منذ هذا الكيان الأو ل ( " خلق الإنسان » ، ترجمة الأب جان لاپلاس ، المنابع المسيحية ، عدد ٦ ، ص ١٥٩ – ١٦٠ . نص PG ، ج ٤٤ ، عمود ١٨٥ ب ) . لكن « الإنسان بوجوده السابق في علم الله ليس أصلا مثاليـــأ بل الإنسانية كلها بوجودها العيني » ، كما لاحظه الأب دانييلو ( المرجع ذاته . ص ١٦٠ ، حاشية ١ ) . كما أن الأب لاپلاس يلاحظ أيضاً في شرحــه اتعليم \_ الأبّ فن بلتازار : « أن هـذا الحلق هو خلق الصورة العينية للإنسانية الحالية كلها ، فلا صلة قط بينه وبين حالة فردوس أرضي » ( المرجع ذاته ، مقدمة ص ٥١ ) . أليس يبدو هنا شيء كأنه ذكر مسبق لصورة « الميثاق » الإسلامية ( خلق أول للجنس الآدمي كله في الأزل حتى يشهد كله بتوحيد الله رب العالمين )؟ ولا شك أن نظرة غريغوريوس المسيحية إلى الأمور تجوز لناالفكر « بالحسد السري » و « بالمسيح الكلي » كما قال الأب دانييلو . لكن الظاهر أن الأمر هنا هذا كله إلى الأصل الأفلاطوني المشترك؟ هل جاء بتأثير الآباء اليونانيين في المفسرينوالمتكلمين المسلمين؟ إن المعتزلة رفضواً تأويل النص القرآني المشهور ( ٧ : ١٧١ ) بمعى الميشاق . لكن أهل التفسير والأشاعرة قبلوا هـذا المعنى مثلما قبله الصوفية . بحيث أن هـذا « الحلق =

ونحن هنا ما نزال هكذا أمام التباس يتناول فطرة الإنسان ، والأصل المعنوي لكياله ، وحياة «النعمى» فيه (۱) . ومها يكن من أمر ، فإن المعرفة الأغنسطية ليست هي الغاية القصوى من المجهود الذي تبذله المحقق الإدراك العرفاني . فهي إنحا «تتحول إلى محبة» . ولا نجهل «طريقة الظلمة» التي تدخل النفس فيها بالاتحاد الحبي على النحو الذي يصفه غريغوريوس النيسي ، وعلى الوجه الذي به عاد إليه ديونيزيوس المنحول فتبعه في تعليمه علم اللاهوت كله في القرون الوسطى . إن المعرفة الذوقية ما تزال حاضرة حقاً . وقد أثرت بكل ما ينطوي عليه ما أخذته من الأفلاطونية المحدثة من انطباعات . ولكنها معرفة ذوقيسة تجاوزت الآن حدود ما كانت عليه في ذاتها فزهدت في ذاتها . على ألم تكن على هذه الحال في تلك اللحظات الحاطفة فقط ، وهي اللحظات التي يقع فيها التفجر الأفلوطيني فتتحقق ملامسة الواحد بالروح وقد ارتقى إلى ما هو فوق كل تحديد وكل تفكر . بل تبقى المعرفة على تلك الحال لتجوال طويل ، وسلوك يطول ويطول ولا تدرك له على غلت الحال لنجوال طويل ، وسلوك يطول ويطول ولا تدرك له نهاية ، في نطاق ذلك النور الذي تعظم شدتة بحيث يبدو ظلاماً . حي

الأول » انتهى بـه الأمر في الإسلام إلى مـا لم ينته إليه في المسيحية ، وهو أنه ، إن لم يدخـل في صلب الإيمـان ، فلقد أصبح على الأقل بمزلة العقيدة المشتركة . هـذا وإن ابن النديم يذكر ، بين كتب غريغوريوس النيمي المعربة ، كتاباً عنوانه » طبيعة الإنسان » .

ر قد نذهب إلى ما لاحظه الأستاذ ده غانديائ عن « الحالة المشتبهة » التي هي حالة « عالم المشاهدة » التقانم بين الحصول على « التبرق من الانفعال » بالتطهير الحلقي ، و بين الدخول في الظلمة بالمحبة ( « حول غريغوريوس النيسي » ، في منشورات « الإله الحي » ، عدد ٣ ، ص ١٣٢ ) . الا أنا لسنا أقل اعتقاداً أن تأويل دانييلو هو تأويل صحيح . فالاشتباه إن وقع إنما هو واقع عنه غريغوريوس ذاته . و الأب دانييلو مصيب في إلحاحه على « العالم الروحاني » بأشد مما فمل في بلتازار ( المرجع ذاته ، ص ١٣٣ ، حاشية ٢ ) . فإن بقايا « الممرفة » أشد ظهوراً من أن يتاح لنا فيها أن نتصور ، فوراً و بداهة ، «التبرق من الانفعال» و «المشاهدة» على انها « الوجهان المتقابلان لسياق تطهيري و احد » كما يريد الأستاذ ده غاندياك ( المرجع ذاته ، ص ١٣٢ ، حاشية ٢ ) .

لتأخذ المحبة بيدها النفس وقد أصبحت عمياء . وهنا لا يقابلنا تمييز بين إيمان العوام وإيمان الحواص ، بل مراحل طريق تتقدم النفس فيه وهي مدعوة إلى الكمال . لقد تحلص الفكر اللاهوتي المسيحي ، في القرن الرابع ، من كل باطنية روحانية تحمل طابع الاسطورة . وإن فكر الآباء اللاتينيين لأوضح من فكر الآباء اليونانيين في هذه الناحية . إيما كانت الأغنسطية المنحرفة عن الإيمان الصحيح هي التي خلت ، أثناء القرون الأولى ، بين تلك الباطنية وبين أن تطفو عفونتها وكأنها استهواء . والإسلام في أوائله ، إسلام السلف ، لم يكن له عهد قط بما يعادلها . إيما نجد هذا المعادل ، وهو في الإسلام أشد خلابة منه في المسيحية ، وغيما يبعد التأثير اليوناني غوراً في تسربه وتغلغله . وإذا ما استثنينا حيمًا يبعد التأثير اليوناني غوراً في تسربه وتغلغله . وإذا ما استثنينا في علم الكلام مع ذلك الشأن الذي يعترف به « للإيمان عن علم » . الأفلاطونية المحدثة فيعتني به طوراً ويقاوم طوراً ، بدون أن يغلب على أمره كل المغلب .

كان القديس غريغوريوس النيسي ، بالرغم من «خطبه التعليمية» ، مفكراً صوفياً لا محالة ، إذ كان علمه قائماً على معرفة النفس معرفة هي الآن ذاته نظرية وعلمية ، أكثر منه عالماً لاهوتياً حقاً ، أي صاحب علم ازدوج فيه العملي والنظري مع ترجيح هذا على ذاك . وبجب ألا ينسينا تمسكه بأفلاطون التأثير الذي تلقاه أيضاً من الرواقية في اصطلاحاته الفلسفية ، وحتى من أرسطو . فإذا أثارت الصيغ الأفلاطونية عنده بعض المشكلات ، كان ذلك بقدر ما أراد القارئ أن يتصور تلك الصيغ جهازاً ذهنياً (۱) . فلا شك أن الحقائق التي تقع تلك الصيغ عليها هي .

١ هنا تعرض لنا مسألة تأسف على أنا لا تستطيع أن تعالجها في مداها كنه . لقد عاب الأب دانييلو
 ( « الافلاطونية وعلم اللاهوت التصوفي » مقدمة ، ص ٩ ) على الأب أرنو ( « أفلاطونية »

في بعض المقاطع ، مضطربة في عبارتها . وقد تكون المقابلة بن هذه الصيغ وصيغ جاءت على قياسها في رسائل الغزالي الصغيرة أو عند ابن عربي مقابلة ذات جدوى علمية عظمى من هذه الناحية . فنضطر

<sup>■</sup> الآباه ، DTC، عمود ۲۳۱۰ تا ) والأب فستوجيار ( « صبي اغريجنت » ، ص ۱۱۹ -١٤٦ ) أنها يجعلان القارئ « يشعر ( ... ) بأن مسيحية الآباء قسدَ شوهتها الأفلاطونية » . ثم إنه يكتب ، معتمداً على ايڤنكا : " إن البنية الأفلاطونية أصبحت عرضاً هنا إذن . فالفكر في جوهره واحد يمكن أن يصاغ، في مكان آخر ، باللجوء إلى أطر الصناعة البوذية » ( المرجع ذاته ). للاحظ على ذلك كله : أنه من اليقيني الثابت أن فكر القبادوقيين ، مثل فكر أغسطينوس الذي يجعله الأب فستوجيار (صبي اغريجنت ، ص ١٤٤ ) موضعًا للنقاش هو أيضًا ، إنما كان فكراً « مسيحيًا محضًا » ( الأب دأنييلو ) . إلا أنا نميل إلى أن نلوم الأب دانييلو والأب فستوجيار على السواء أنها أخذا « أفلاطونية الآباء » تلك ، أخذاً فيه شيءً من الغلو في الإجالية . وإن شئت فقل: إن اللوم الذي نتوجه به إلى الأب فستوجيار هوأنه لم يبرز الخلاف الحذري الذي يفصل بن أفاوطين وفرفيريوس من ناحية والآباء من الناحية الأخرى . فإنه يبدو من ملخصه أن الآباء يرون ، هم أيضاً ، أنه حسب النفس أن تدرك « محض ذاتها » لتدرك الله . لكن الأمر هنا ليس أمر النفس في « محض ذاتهـا » . وإنمـا هو أمر النفس التي لا يحل الله فيها بطبيعة الحال فقط ( الحضور الكلي ) بل « بالنعمي » أيضاً ووفقاً لحياته تعالى الباطنة . أعني النفس وقـــد أشركِت في حياة الله بوساطة النعمي ( انظر أيضاً دانييلو ، المرجع ذاته ، ص ٨ ) . وهذا قلب للمسألــة رأسًا عَلَى عقب . وكانت حياة الآباء قائمة على هــذه الحقيقة في أشدها ، فيرون أن المحبة أي الحب الغائق الطبيعة – وهو الوساطة التي ينبي عليها الاتحاد في ذاته ، إنما تحتفظ بسموها الفعال · الواقع أن الصيغة – وسبكت فيها تلك الحقيقة المسيحية الحيوية هي مبهمة بعض الشيء لدى عــــدد من الآباء . لكنا قد سبق لنا أن رأينا كم كان غريغوريوس النيسي دقيقاً واضحاً في تعليمه اللاهوتي التصوفي بالنسبة إلى تعليم أسلافه . هذا فضلا على تفوق هذا التعليم على تعليم الكثير من خلفائـــه ولا سيها ديادوقوس الفوتيقي حتى إڤاغروس . ولذلك لسنا أَرَى أَنَّ الافلاطونية ، إذا دق تكييفها المذهبي ، كانت بين الشروط أحسنها لصياغة التجربة المسيحية .كما أنا لسنا نرى خاصة أن كل أطار تصوري ، أياً كان ، إذا دقق وأعيد النظر فيه بصدق وإخلاص يسعه أن يصلح بدلا من غير على التساوي . أو ليس هذا ما يريد أن ينبه الأب دانييلو إليه بـذكره « للصناعة البوذية »؟ . و ها نحن أو لاه ربمــا و صلنا من الجدال إلى صميمه . فهل الأمر - هنا أمر علم لاهوتي بمعنى الصياغة الفكرية الاستدلالية التي تتناول الأمور الإلهية والعلاقات بين النفس والله مثلها تتناول الله في غيبه الموحى به؟ أم الأمر هو أمرتجربة صوفية تدرك بالوجدان؟ أما في هذَّه=

حينئذ إلى ألا نستنتج أن المُدُرَك النظري هو واحد حقاً (١) . إذا كانت العبارة والصورة الأسطورية ، أو كادت تكون . واحدة . إلا أن

= الحالة الأخيرة فإنا موافقون على أن التجربة ، إذا صحت ، تتــِم إلى أن تصاغ ، بعد مراعــاة شروط الزمان والمكان ، في أطر تصورية شديدة الاختلاف . فلا شك ان تجربة الحلاج التصوفية مثلا تفوق أصالة وعمقاً تجربة الكثيرين من علماء اللاهوت المسيحيين . لكن هل يُؤدي هــــذا إلى القول من الناحية المسيحية: إن تأملات الحلاج في النور المحمدي مثلاً ، بكونها نمطأ جاءت عليه صيغة تجربة تصوفية ، تتساوى مع تحليلات رَجَّل مثل القديس يوحنا الصليب؟ لا ريب ان الأب دانييلو موافق على الجواب بالنفي عن هذا السؤال . أو لا يصح القول: إنه لا يسعنا أن مفهم التجربة الحلاجية بالملابسة من الباطن وبدون التباس ، أن نعيد إنشاءها في ذاتهـــا ، إذا اقتضى الأمر ذلك ، إلا بقدر ما يتهيأ لنــا جهاز موضوعي من المواطـآت؟ ومع ذلك فإنا ما نزال هنـــا على صعيد التجربة الفردية . لكنا ما عسانا نقول!ذاكان الأمرأمر تعليم قابل للنقل مبساشرة؟ هل ينبغي أن نعرف علم اللاهوت بأنه ليس إلا علم نفس ديبي ، تحليلا يتناول من الباطن سلسلة من الحالات الفردية المنفصل بعضها عن بعض ؟ الحق أن هذا لم يكن ما قصده الآباء . إنما كافت حقيقة موضوعية تلك التي أرادوا أن يتسخروا لحدمتها ، واجتهدوا ، على قدر مستطاعهم ، في أن يصيغوها صياغة فكرية استدلالية . وبجب الاعتراف هنا بأن الافلاطونية ساعدتهم على ذلك ، لكنها أزعجتهم أيضاً . فلم يزالوا بها يطهرونها . فإن أخطارها ، تلك الأخطار بالذات التي يشير إليها الأبوان ارنو وفستوجيار ، قد تغلب عليها عظامهم . ولا شك أن القسديس متفوقـاً على اوريجينوس . لكنهم لم يكن لهم بــه من أن يتغلبوا على تلك الأخطار . وإن نجحوا في مسماهم هـذا فإن نجاحهم يعود إلى أنهم كانوا « فكرة ما تزال ساعية إلى البحث عن ذاتهــا » كها يقول الأب دانييلو في غريغوريوس ( ص ١٥٣ ) . فلقد تركوا الطريق مفتوحة أمـــام . تقدم مكن في الصياغات والتمييزات الواضحة بدلا من أن يقابلوا ذلك التقدم بالرفض البات. كما أنهم قمه ظلوا خساصة هم ذاتهم ، ونذكر هنا العظمام من بينهم ، مخلصين كل الإخملاص لدوافع الحكمة الإلهية فيهم . هـذا وإن عدداً ضخماً من أتباعهم تولوا ، بعد ذلك ، أن يتقدموا إلينا بالبرهان القباطع على أن الأفلاطونية شتان ما كان بينها وبين أن تكون الإطميار التصوري الأصع والأَشْد صلاحية ، في نهـــاية الأمر ، إلى أن يبرز الفكر المــيحي في صيغته التامة .

يسعنا القول: إن استخدام المعالم الفكرية الأفلاطونية أو الإسكندرية القديمة لدى غريغوريوس النيسي ، وبقدر أشد أيضاً لدى «اللاهوتي » غريغوريوس النازيتنزي ، هو استخدام زي غير متقن صنعه . ولقد ألجأتها إليه بيثتها ونشأتها وعدم اكمال أدواتها الصناعية . لكنه زي لم يكن لها بد من اللجوء إليه للتعبير عما كان لديها من ذلك «الفقه بالدوق للغيبيات»، وذلك الاستمتاع بالحقيقة التي كانا متعطشين إليها والتي كان فكر الآباء اللاتينيين ، في العهد ذاته ، أو في ما يكاد يكون العهد ذاته ، قسد تسخر لها في انفتاحه وانطلاقه . وفي ما يتعلق بهذا الفكر الأخير ، سينا، أن نذكر بإيجاز ما يدلنا فقط على منزلته من المراحل التاريخية التي العلم بالمقدسات في نشأته . ذلك بأنه كاد لا يكون له تأثير مباشر قط على الثقافة العربية الإسلامية (۱) .

ويقابلنا هنا منزل من منازل الفكر يقع قبل القيادوقيين ، وهو المنزل الذي مجله القديس هيلاريوس . في القرن السابق أوشك ترتـُليانـوس ومن جاووا على شاكلتها أن يضحوا بصوغ الوحي صوغاً نظرياً لصالح المسلمات القانونية وحدها . وفضل هيلاريوس

لكن الدور الذي يقوم به « الملكوت » أو « الميثاق » في الإسلام ، في العلاقات بين الله و الإنسان ،
 يختلف كل الاختلاف عن ذلك الذي يقوم به ، من الناحية ذاتها ، « العالم الروحاني » أو « الحلق الأول » لدى الآباء .

ا قد يؤسف على أنه لم يتأت لعلم الكلام الناشى أن يتصل بآثار القديس أغسطينوس . لا ريب أنه عندما استولى المسلمون على إسبانيا وتقدموا في جنوبي غاليا كان فكر القديس أغسطينوس ما يزال هو المهيمن هناك . وكان ما يزال حياً ذكر القديسين بروسير الاكيتاني و فولجنس ده روسب وسيز اريوس الارليزي ، كما كان حياً أيضاً ذكر جهادهم في الرد على البيلاجيانيه المشطورة . فضلا على أن القديس ايزيدروس الأشبيلي ، الجمامع الأعظم ، الذي مات في ١٤ ه ، كان قمد حفظ لذلك المماضي قوة صداه كلها . لكن المبادلات الثقافية التي تحققت في القرن الثامن الميلادي لم تقع في إسبانيا ، وهي يومذاك بلاد كان المسلمون قمد احتلوها احتسلالا . ولم يظهر دور إسبانيا الإسلامية التساريخي من الناحية الثقافية إلا أجيالا بعد ذلك ، وبوجه معاكس ، إن جاز لذا القول ، أغي انطلاقاً من الإسلام نحو الميسحية .

أنه شق الطريق لتأليف ثابت يتناول ما كانت الأبحاث اللاهوتية قسد انتهت إليه في الشرق وفي الغرب . فإنه تلقى من الغرب ميله إلى التوضيح بل حتى شيئاً من التواضع الفكري . ومن الشرق إحساسه بالقيم النظرية (۱٬ أ ومما يزيد تأليفه جدارة بالذكر أن الصيغة التي جاء عليها ربما بدت أولا مخالفة للتيار الإسكندري . بل الأحرى أن نقول : إن هيلاريوس يتجاوز التيار الإسكندري ، ويتصل بما وراءه مما وضعه إيريننيوس . لقد كان على حذر من الفلسفة منصوبة قيمة مطلقة بحد ذاتها ، وهو يرفض التمييز بين إعان الخواص وإعان العوام . بل بمضي إلى ما هو أبعد من ذلك فيقول : «كانت البساطة هي التي يقوم بها الإعان ، وبالإعمان التبرير ، وبالشهادة للإعمان الورع والتقوى . ليست المبائل العويصة هي التي يدعونا بهما الله إلى حياة السعادة » (٢) . لكن الجدل الفكري إن لم

إنا نعلم أن هيلاريوس نفي إلى إقليم « فرنجيا » في آسيا الصغرى ، بسبب مقاومته للاريانية ،
 فأستطاع أن يطلع هناك بذاته على الفكر الشرقي .

٣ إن الثالوث » ١٠ ، ١٠ ( PG ، ح ١٠ ، عمود ٢٩٧) . ويقول أيضاً : «إن الإيمان الثابت يحتقر المسائل الفلسفية المغرية غير المجدية ، كما أن الحق لا يؤخذ بمخادع الإباطيسيل البشرية ، فيعرض ذاته غنيمة على الباطل » ( المرجع ذاته ١٠ ، ٢٠ ) . لكن يجب ألا ننسي البشرية ، ويقد ذكر كبريه شيئاً من هما المقطع ( ح ١ ، ٥٠٠) . لكن يجب ألا ننسي أن القبادوقيين لم بكونوا أقبل احتقاراً للفلسفة الدنيوية ، أعني الفلسفة القديمة سأخوذة كلا مكتملا مغلقاً على ذاته . انظر غريغوريوس النازينزي ، « الحطب اللاهوتية » ، PG ، ج ٣٦ رجمة غاليه ، « الحطاب الأول » ، مقطع ١٠ ، ص ١٠ - ٢٢ . وكذلك غريغوريوس النيبيي ؛ فإنه يرى في « ابنة فرعون » « المرأة العقيم التي لا أو لاد لها ، رمزاً لتلك الفلسفة النيبي ؛ فإنه يرى في « ابنة غير الدينية التي تحبل دائماً ثم لا تلد . فإ هي الثمرة بعد هذا الحبل المديد الذي أتت به الفلسفة ، وكان ثمرة جديرة بذلك المقدار من الجهاد؟ كلها ثمار فارغة مشوهة سقطت ولما تنته إلى أنوار معرفة الله » . الواقع أنه يسمنا أن نضيف أيضاً ؛ إن أقل ما يقال عن تلك المرأة « العقيم التي لا تله » أنها تلقت وحضنت موسى ، أعني الحياة المسيحية ما يقال عن تلك المرأة « العقيم التي لا تله » أنها تلقت وحضنت موسى ، أعني الحياة المسيحية الطبيعة . فتتم الرمزية عند ذاك في نهساية الأمر و يصبح ذلك هو القول الأصسح في الإشارة إلى ما كان القبادوقيون وغريغوريوس النيسي خاصة ، مدين به الفلسفة القديمة .

يدخل في ما يقوم الإيمان عليه ، وهو من مقام آخر ، فإن الإيمان يستخدمه إذا سنحت لذلك سانحة ، فيخضعه لنوره الحاص ، لا يمعنى أنه يسخره لاستكمال الكشف عن الغيبيات ، بله عن إثباتها بالبرهان ، بل يمعنى أن الحدل يتيح للإيمان زيادة نفاذ إلى بواطن الغيبيات .

وهكذا نتبين هنا ارتساماً تهايز به المقامات ، وشعوراً «بقاعدة الإيمان» تلك التي انفرد بها علم اللاهوت المسيحي لنفسه خاصة . وفي الإسلام أيضاً ، لم يكن بد من الإيمان لمعالجة علم الكلام . إلا أنه لا يصح ذلك بمعنى أن نور الإيمان الذاتي يهدي من الباطن عمل العقسل ذاته ، بل بمعنى أنه ينبغي أولا التسليم بمقدمات الإيمان ، وهي بالذات . من ناحية أخرى ، ما يطلب الرد عنه وإثباته في وجه الحصوم .

إنما يبدو القديس هيلاريوس إذن بمظهر المفكر السابق لغره ، مها يكن من أمر الصعوبات التي يشرها صوغه للعقائد (١) . بيد أن رسالته كادت تأتي ناقصة بقدر ما أهمل فيها ثروة فكرية في منتهي الصحة والحق كان الإسكندريون قد خلفوها . ولكن لننتقل إلى الفترة الواقعة بين ما يقارب أو اخر القرن الرابع وأوائل القرن الحامس اللاتينيين تلك التي برزت فيها المناظرات الكبرى حول «النعمى» وحول الرد على «طبيعية» بلاجيوس . فها هو ذا اغسطينوس الذي ينتظم بكل ما هو عليه في ذاته ، منسلكاً في حركة تتناول منه الروح والقلب في آن واحد ، فتدفعه الخ ... فتدفعه إلى إدراك الحق ، الذي هو سعادة . إدراكاً كاملاً . كان شعاره : إنما ابتهاجنا بالحق (١)» ! وهو ابتهاج إدراكاً كاملاً . كان شعاره : إنما ابتهاجنا بالحق (١)» ! وهو ابتهاج

إن اضطراباً يظهر عنده في كتابه « المجامع » إذ يريد أن يبدي حكماً في اصطلاحات الشرقيين المتناهية الدقة ( مسألة العلاقات بين الأقانيم في الثالوث ) . أما اصطلاحاته الحاصة القائمة على أسس الصياغة التي جاء بها مجمع نيقييه ، فإنها تبدو في كال الصحة . انظر تيكسرون ، « تاريخ العقائد المسيحية » ، ح ٢ ، ص ٢٦٢ تا .

٢ انظر غانييبيه « طبيعة علم اللاهوت النظري » ، في مجلة RT ، كانون الثاني ١٩٣٨ م ص ٧ - ٨ و حاشية ١ ، حيث يحال القارئ على اعتر افات أغسطينوس .

بالحق يتحقق في استمتاع . هو السعادة التي لا ينالها فقدان . إن أغسطينوس هو بكامله حقاً من ذوي التيار الفكري العظيم الذي نبع من الآباء . والنور الذي تجول فيه أبحائه الفكرية هو الحكمة المدركة بالذوق التي بنها الروح القدس في نفس المؤمن . أي الحكمة اللدنية المعطاة (۱۱) . من هذه الناحية بجب أن ننظر إلى الصيغة الأغسطينية لنعن لها منزلتها: الرغبة في المشاهدة بالروح لما انعقد القلب عليه بالإيمان (۱۲) . ولا يعني ذلك الحهل بالتمهيدات العقلية بحد ذاتها . إلا أنها قد ضبطت بغساية تسيرها وهي «فقه الإيمان » «كن فقيها تكن مؤمناً ، وكن مؤمناً تكن فقيهاً » (۳) . فالإيمان الفائق للطبيعة هو في أساس البحث النظري الذي ارتقى إلى الذروة . «

وننتهي بذلك إلى حد هو ملتقى خطن : خط إبريننيّوس الذي يعود إليه هيلاريوس ويتقيد بــه . وهو خط ينبَّه فيه إلى قيمة الإيمان

١ انظر الآراه الحسنة التي يقترحها جاك ماريتين في كتابه « مراتب العلم » ، الفصل : « في الحكمة الأغسطينية » ، ص ٥٨٣ - ٥٨٥ تا . – وإنا لتنفصل في بعض النقاط عن ف . كيريه ، في كتابه « الاطلاع على فلسفة القديس أغسطينوس » ، دكليه ده بروير ، باريس ، ١٩٤٧ م .
٢ و هذا ما يعرض له في النص المشهور من كتابه « في حرية الاختيار » ٢ ، ف ٢ ، ٢ . انظر

أيضاً رسائل ، ١٢٠، ١، ٣؛ ثم « في المزمور ١١٨ » ، ١٨، ٣ .

<sup>&</sup>quot; ذلك بأنا إن حصرنا فكر اغسطينوس في المبدأ الوحيد « إنما الفقه بالإيمان » أدى بنا هسذا إلى تكييف ذلك الفكر تكييفاً مذهبياً وبالتائي إلى بتره وتشويهه . ولقد تركزت بعض التيارات الأغسطينية في القرون الوسطى على الذهاب إلى هذا الوجه من تأويل أغسطينوس . أما فيها يتعلق محوقت القديس ذاته فانظر مقال پورتاليه ، DTC ، عمود ٢٣٣٨ : « الوجوه التي يقدم فيها العقل على الإيمان والعكس بالعكس » ؛ وخاصة جلون « مدخل إلى درس القديس أغسطينوس في أغسطينوس أغسطينوس أغسطينوس في العلاقات بين العقل والإيمان في صيغته المكتملة ثلاث مراحل : الاستمداد للإيمان بالعقل ، فعل الإيمان ، فقه مضمون الإيمان » . - ثم جاء القديس توما وانسلك في امتداد هسنده الفكرة . ذلك بأن الاستقلال الذي يعترف به للفلسفة والمعلوم البشرية على صعدها الحاصة ، لا يخمد « فقه الإيمان » في نشاطه كما أسرع إلى الظن به الأغسطينيون الوسيطيون ، بل يزيد تأثير هذا النشاط في إدراك الغيبيات و الدنو منها بالفكر الاستدلالي .

الفائقة الطبيعة ، وإممان العامي فيه يشبه إممان العالم . ثم خط ملرسة الإسكندرية الذي يبدو خطباً محالفاً للأول ينزع الإممان فيه إلى التعميق في ذاته وإلى تجاوز ما هو عليه في ذاته بالمعرفة الفكرية ، المحتقبة باللذوق مع ذلك ، وهي المعرفة التصوفية الأغسطينية . إنا نجد عند أغسطينوس التأليف العفوي بين التيارين محققاً في القمم ، وبه أدركت الوحدة الفائقة التي تجمع بين الرسالة إلى الكورنتيين والحطاب في شيوخ أثينا . إن الإممان الفائق الطبيعة هو النور الذاتي الحاص لكل بحث عقلي يتعلق بالأمور الإلهية . في ضوئه بجري المجهود النظري القائم على الفقه اللوقي أساساً ، يسخر له ما يبذله العقل من مجهود استدلالي . لقد أصبحت العلوم الإنسانية الإممان أعواناً يكلف المؤمن بها ويستخدمها لتحسين معرفته بالأمور الإلهية والفقهه إياها وتذوقه لها (١) .

وما عسى أن نقول -عن استقلال العقل في مجاله الحاص ؟ أو عن القيمة الإنسانية المحضة التي تنفرد بها المعلومات الفاسفية ؟ هذا سوال لم يرد في آثار القديس أغسطينوس. بل ليس ضرورياً أن يرد فيها. وهذا إنما يؤدي إلى نتائج جديرة بالانتباه . إن الفلسفة التي يأخذ بهـــا

إ فالأمر هذا ليس إلا أمر تسخير العلوم البشرية على أبها آلية وتمهيدية . لكن المعنى الهذي يؤخذ هذا التسخير عليه أصبح هذا أدق بما كان عليه لدى الآباء اليونانيين . وذلك بقدر ما يميز بين النور الطبيعي العقلي ونور الإيمان الفائق للطبيعة مها كان الأمر من نظرية الاشراق . ولتشيل هذا الاستخدام للعلم البشري كما يتصوره أسقف هيبون يستشهد الأب كونغار ( مقال « علم اللاهوت » ، في المرجع المذكور ) بما ورد في كتاب أغسطينوس « في النظام » ٢ ، ٢٠ : « إن المنهجيات الحرة تدفع العقل إلى الإلحيات » . ثم يسمنا أن نضيف إلى ذلك ما يرد في الفصل التالي : « من أنه لا يدرك المسائل الدقيقة من لم يلم بالمنهجيات » . وهذا قريب جداً بمسائل و جدناه من أقوال عند غريفور دوس النازينزي . ارجع أيضاً إلى ما ذكرناه سابقاً ( ص ٢٧ ) حيث يتبين كيف تسخر حاشية ١ من الكتاب « في العقيدة المسيحية » ) ، الكتاب ٢ ، حيث يتبين كيف تسخر العلوم البشرية ، مها كانت و بكل ما فيها من خير يصلح لفهم الكتاب المقدس .

أغسطينوس ويستخدمها ، هي هنا في أساسها ، وللأسباب ذاتها التي يجدها ، في بهاية الأمر ، عند القيادوقيين ، قائمة على الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة ، نازعة نزعاتها ، ولكنها لا تستمد أهميتها من كوبها فلسفة بالذات بل من اندراجها في دفق جاء كلاً لا يتجزأ ، وهو ، كلاً ، علم لاهوتي نظري وعلم لاهوتي تصوفي . ولا شك أن ذلك هو الذي أدى بالفكر الأغسطيي ، وقد أشع فيه إحساس بالأمور الإلهية لا يزل ولا يزيغ ، إلى أن نحرج عن كل حكم يتُوخي منه مزيد من الدقة في التصور الذهبي الاستدلالي . فإنما نحشي من هذا التصور ، إذا زيد في دقته ، أن يفضي في نتائجه الفلسفية المنطقية ، إلى مآزق لا محرج منها (١) . وبذلك يبرز العمل الأغسطيي ، وقد أخذ بالفلسفة من خلال العلم اللاهوتي ، في منزلة كأنها تقابل المنزلة التي برز فيها عمل حلال العلم اللاهوتي ، في منزلة كأنها تقابل المنزلة التي برز فيها عمل على غيبيات بابن سينا ، وقد أخذ بعلم العقائد — وهو علم لا يشتمل على غيبيات باطنة في ذاتها — من خلال الفلسفة . وينبغي لهذا الاختلاف الحذري ، بالرغم من المصادر الأفلاطونية المشتركة ، ألا ينسي عندما نتلاقي مع بالرغم من المصادر الأفلاطونية المشتركة ، ألا ينسي عندما نتلاقي مع المزوج الفكري أغسطينوس — ابن سينا في القرون الوسطى .

إنا نفهم الآن العمل الذي قام به القديس توما . لقد استعاد لأغراضه الحاصة ما كان سلفه العظيم قد انتهى إليه بعرفانه القوي ، ولكن مع تمييزات أوضح في المعلوم المعنوي وفي النور المضيء . فأدى به ذلك ، لكي يبقى مخلصاً لما جاء به أغسطينوس ، إلى أن يبدل ، هده المرة ، على الصعيد الفلسفي ، الاندفاع الأفلوطيني بالمكتسب القائم على الأرسطية أساساً . على أنه استطاع ، مع ذلك ، ألا بجحد ما كان لذلك الاندفاع من حق . ثم جاء ، بعد ذلك ، أتباع أسقف هيبونا وألفوا «مدرسة أغسطينية» ، فعنوا بأن يكيفوا بمذهب فلسفي محض

<sup>1</sup> انظر جاك ماريتين ، المرجع المذكور ، ص ٥٨٥ – ٥٨٦ .

المسلّمات الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة التي بلغتهم من أمامهم . ولاشك أنهم خرجوا من ذلك كله بوحدة مكتملة منسقة ، ولكنها وحدة تاتتى فيها ، غير مرة ، للعوارف الأصلية أن تتجمد وأن ترتسم في خطوط لم تُستوف شروطها .

## خاتیت

إن هذه العلاقات بين العقل أو الحكمة اليونانية وبين الإيمان ربما أبرزت – في نظرنا – أشد مما أبرزته المشكلات السابقة المتعلقة باستخدام النصوص المنزلة واضطام الهلنستية ، اختلاف النظر الذي افترق به علم الكلام عن علم اللاهوت أثناء القرون الأولى الهجرية . أما علم الكلام فسرعان ما توزعته فرق مختلفة أو على الأقل نزعات مختلفة (١) ، واختلف علماؤه أيضاً في تقدير الحد الذي إليه ينتهون في استخدامهم الأساليب الاستدلالية . وتلك ظاهرة ملموسة في المذهب الأشعري ذاته . كانت هذه الأساليب تصحب الأدلة القرآنية فقط ، في أول الأمر ، ثم أخذ جانبها يضخم في المقالات منذ القرن الحامس الهجري . وقد جاءت في بدابتها متصلة بتصور العالم من خلال المذهب الذري الذي كان الأشاعرة النابعون للباقلائي يرون فيه صيغة فكرية لا بد منها لنقل العقائد القرآنية .

١ شتان ما كان بين المعتزلة وبين أن يؤاف بعضهم سع بعض كلا منسجماً متناسقاً . حتى في عهد انتصارهم كانت مذاهبهم تتبلور في مجموعة من الاتجاهات ولم يؤلفوا مدرسة . أسا الأشاعرة فلقد كان الطابع « المدرسي » أوضع عندهم . انظر الجزء الأول ، ف ١ ، ص ٧٩ - ٨٠ .

ثم أخذت تلين وتتعقد بعد ذلك مبدلة الذرات والأحوال بمزيم من العناصر الأرسطية والأفلوطينية . إلا أنه ، في الحالتين كلتيها ، لم تتساء ل الفرق التي أخذت بالمنهجية الاستدلالية عما إذا كانت فلسفة ما تتميز عن الكلام ، وكان ، مع ذلك . لاستقلالها مسوغ . فأخذت تجول في صعيدها الحاص على ضوء مختلف عن ضوء علم الكلام ذاته : لقد ألحق علم الكلام الفصول «الفلسفية» به . ثم لا مزيد .

أما المسيحية فلم تُنبَة ، هي أيضاً ، إلى تمييز ما بين الفلسفة وعلم اللاهوت في عهد الآباء . وليس من فلسفة ، في نظر الآباء . تتميز عن العقيدة الدينية إلا أن تكون فلسفة وثنية . إن نور الإيمان جاء مشتملاً على كل شيء ، فيا كانوا يرون . إنهم لا يقيمون بين الفلسفة وعلم اللاهوت تمييزاً معنوياً يعترف به أصلاً ، فضلاً على أنهم لا يسوغون تطبيقه في الواقع (١) . ولقد أسفر هذا الحلو من المايز بين الطرفين ، الذي لم يعتمدوه قصداً ، عن نتائج خصبة ، لأنه كان عفوياً عندهم ، بل كان منتجاً حقاً بقدر ما كان عفوياً . فبهذا القدر بالذات ، ظل حاملاً في جنباته التمييزات الضرورية المستقبلة التي جاءت في حينها بعد خلك . كانت «الفلسفة» في نظر الإسكندريين هي «الأغنسطية» . أي معرفة المؤمن المتجلية الدي تتحقق بالذوق وتتيح النفاذ إلى الغيب الإلمي . أما عند أغسطينوس فليس الأمر إلا « عقيدة مقدسة » جاء فيها الإيمان ذاته شرطاً وأساساً لمعرفة الله الموحي والمعلوم بالوحي .

وها هما ذان حدا المشابهة :

١) لم يلبث علم الكلام أن أدرك حكمة منهجية مستفلة ، فسرعان
 ما سلم بضرورة عمل عقلي هو في الواقع فلسفي في أحكامه . لكن

١ لكن هذا الموقف كان الموقف الذي اتخذه في القرون الوسطى المفكر المسيحي العظيم القسديس بونافنتورا.

المتكلمين لم يميزوه عن الوظيفة التي انفرد بها علمهم ، وهي الذود عن العقائد . فتولوا ذلك العمل وألحقوه بعلمهم آخذين بالطرفين على صعيد واحد .

٢) سواء أكان تقديرنا للأمر أنه تقدتم أم تخلف ، فالذي لا شك فيه هو أن الفكر المسيحي ، في عهد الآباء ، لم يدرك حالة التباين الذي جعل علم اللاهوت بعد ذلك منهجية مكتملة مستقلة ، أو علماً مستقلا بذاته . فالبحث عن الحق على الصعيد العقلي وحده أمر لايكترث له . لقد تولى الأخذ بالفلسفة اليونانية ، واختار بدافع غريزي ، التيار الفلسفي الذي بدا له التيار الأشد قابلية إلى أن يرمز ، على الصعيد الفلسفي ، إلى الحقائق الفائقة للطبيعة (١١) . فشتان ما كان بينه وبين أن يثبت مقاومة بين العقل والإيمان ، بل هو يجمع بينها ، وهو من هذا الجمع بحيث يصبح الإيمان في نظره الشرط بالذات للعمل العقلي . وينثذ ظهرت عند القديس أغسطينوس فكرة التمهيدات العقلية ، لكن على الصعيد الفلسفي حقاً . ونحن لا نجد عنده «تمهيدات فلسفية» بالمعني الحقيقي . فإن غياب التباين في فكر الآباء هو السبب الذي جعله يدعو إلى عمل الروح من غير أن يتصور لهذا العمل مجالا وحكمة ينفرد بها .

ولبث فكر الآباء اليونانيين هكذا حتى أدرك العهد الأخير من عهوده العظيمة . ولا شك أنا نتبين حيئذ هنا وهناك تنظيماً فكرياً أدق ، كأنه ، «موطّىء للمدرسة» ، كما قيل ، وذلك عند أشد الآباء ميسلاً إلى «التصوف» . مثل مكسيموس أو أفاغروس . ثم إن الحد الأكمل

١ ربما كان في هـــذا القول التفسير الأصح في نهــاية الأمر « لأفلاطونية الآباه » : فإن لهـــا منزلة الرمز والدليل . فلا غرو إن تصوروها ناقصة بحد ذاتها ، وإن خــافوا مـــن أخطارها إذا أخـذت ، في تحريبج علم اللاهوت المسيحي ، قاعدة فلسفية بالمعنى الحقيقـــي الخاص .

الذي أدركه عهد الآباء في بنيانه العضوي . إنما نجده عند الدمشقى . وفي معاصرة يوحنا لأوائل الإسلام مجال للاعتبار من هذه الناحية . إن Tثاره لتسفر عن تمايز يرتسم فيها حقاً . لكنه ليس تمايزاً فعلياً . إذ كان يفوته الأصل المعنوي الصريح . على أن كسباً . جاء عقلياً حقاً . أخذ يبدو بمظهر أداة تسخر للعلم بالمقدسات . بعد أن كان محجوباً في دفق هذا العلم بالذات . وبقدر ما كان هذا الكسب يظهر هكذا ، أحمدت تظهر أيضاً . في سياق خط ُورِث من أنطاكية لا محالة . تعريفــاتٌ وردت ، هذه المرة ، من أرسطو . سنعود ونتساءل ، بعد ذلك ، عن الوجه الذي نفهم عليه بالنسبة إلى العلم بالمقدسات . الأداة الأرسطية أو الاندفاع الأفلاطوني . بيد أنا . على كل حــال . لا نتبين في ما جاء من يوحنا الدمشقي ، وريث فكر الآباء اليونانيين ، ولا سها القيادوقيين منهم ، بأشد صراحة مما نتبين في علم الكلام ، ترتيباً بن علمت مهايزين واقعين تحت ضوئين . أحــدهما طبيعي والآخر فائق للطبيعة . ولئن غدا الأمر على هذه الحال ، فلأن علم اللاهوت ، على خلاف ما حدث لعلم الكلام ، كان ما يزال يبحث بالذات عن الأصول التي عليها ترتكز أحكامه .

وإذا ما استطعنا أن نقيم هنا موازنة فذلك بقدر ما أن علم الكلام من ناحية ، وعلم اللاهوت في عهد الآباء من ناحية أخرى ، لم يكونا في مرحلة واحدة من مراحل تطورها . ومن حيث التقاسيم التي جاء عليها هذا التطور . يسعنا القول : إن علم الكلام كان «متقدماً» على علم اللاهوت ، لأنه . بعد ثلاثة قرون من نشأته ، كان قد أدرك الأساسي في نظرته إلى المسائل وفي أساليبه . فظهر بذلك في مذاهب ، كانكل مذهب منها قائماً ببنيانه الخاص . على أن العلاقات بين العقل والإيمان ، بين الفلسفة وعلم العقائد ، بقيت فيه غير متباينة .

وهذا يدلنا على أنا لانستطيع أن نبحث في الطرفين عن معلوم معنوي واحد . فالذي يتتبعه فكر الآباء أولاً . إنما هو فقه الغيبيات . أما علم الكلام فإنما سُخر للرد الدفاعي عن العقائد . لقد جاء الحلاف أساسياً ، وهو بالذات خلاف يعلل كون الشبه الظاهر مندرجاً في خلاف جذري لدى كل مسألة تذكر . فما عسى أن تصبح الحال عندما تنهض الصيغ الصريحة فندفع حكمة الآباء غير المتباينة إلى أن تستحيل علماً يكون أشد قابلية للنقل والتبليغ المباشر ؟

الفصيلالثكايى

في عَهْدُ المدَرسِتية ' الفكرالوسشيط ، الفلسفِت ، علِم الكلام



لقد كانت نقطة الالتقاء الثانية بعد أربعة أجيال ، في القريسين الثاني عشر والثالث عشر . وليس الأمر . هـذه المرة ، أمر علم الكلام مباشرة ، بل هو أمر الفلسفة . وهي تلك الفلسفة التي لم يزل أهل السنة من مسلمي ذلك العهد يقاومونها . بيد أنها كانت ، هي ذاتها أيضاً . تلك التي انتهى الأمر بعظاء المتكلمين إلى أن يستمدوا منها ، شاؤوا أم أبوا ، الكثير من وجوه أطرهم الذهنية .

أما التلاقي فقد وقع على تحوم الجانب الآخر من العسالم الإسلامي . في أراضي الغرب التي كانت المسيحية قد فتحتها واستعادتها منذ عهد حديث . أو بالأحرى كانت وساطة 'طلبيطلة وإيطاليا هي التي جعلته محناً (١) . ذلك بأن مسرح هذا التلاقي . إنما بجب إحلاله في صميم

القد بين بيدوريه ( « الترجمات الطليطلية الأولى في الفلسفة » ؛ ٣ مقالات، في مجلة « المدرسية الفلسفية المحدثة » ، ١٩٣٨م ، ص ١٨٠ تا ، ١٩٧٥ تا ، ١٩٥٥ تا) إسهام طليطلة في حقن الترجمة . ثم عاد إلى البحث ذاته الأب ج. تري ، في « طليطلة المدينة العظمى النهضية الوسيطية » ، هينتس ، وهران ، ١٩٤٤ ، فاستخدم استخداماً واسعاً عمل « بيدوريه » عمل الفصاله عنه ( انظر هنا في ما بعد ) في مسألة الكتاب « في الحير المحض » المعروف في النرب بالعنوان « كتاب الأسباب » . صحيح أن تأثير البيئات الصقلية أو النابولية أو البولونية يبدو

المسيحية ، في جامعات باريس وأكسفورد . ولم تكن اللغة العربية هي التي سخّرت لنقل الصيغ الفكرية مثلها غدا الأمر في دمشق في القرن الثامن ، بل نقلت هسذه الصيغ بوساطة الترجهات اللاتينية عن العربية . فلم يكن الأمر حينئذ أمر اتصال ثقافتين منتشرتين في بيئة واحدة . بل كان أمر وجه في التفكير جُرّد من قرائنه التاريخية ، ونقلته الكتب ، فتسرب على هذا النحو إلى تفكير آخر . وهو أمر لم يتم ، في الواقع . بدون التباسات وأخطاء .

والواقع الذي لا يخفى ما فيه من مجال للاعتبار . هو أن نتائج بحثنا العامة هنا ، إنما تنطبق بفحواها على تلك التي ساقنا إليها نظرنا في فكر الآباء : فنحن دائماً أمام طرفي مقايسة قائمة على تشابه عرضي مقرون باختلاف أساسي . كان ، من ناحية ، أخذ الصناعة والأدوات . على الاتجاه المخالف هذه المرة ، أعني أخذ «المدرسة» المسيحية عن الفلسفة . ومن ناحية أخرى اختلاف جذري في البنى المعنوية التي جاءت عليها القضايا المتلاقية . لا شك أن هذا التمييز لم يتستبن لأول وهلة . فقد اضطر الفكر المسيحي أن يقاوم أكثر من إغواء وأن يتعرض للخطر غير

<sup>=</sup> أقل تناسقاً . لكن نخشى من أن يكون قول الذين لا يسلمون لإيطاليا إلا بمكان ثانوي ، في التمهيد للنهضة الفكرية في القرن الثاني عشر و الثالث عشر ، قولا يقوم على شيء من التسرع في الحكم ( انظر تري ، طليطلة ، ص ١١٥ – ١١٦ ) . كانت العلاقات متواصلة ، وكثيراً ما نجد النقلة هم أنفسهم في طليطلة وفي إيطاليا . و ر بمنا اطلعنا على الكثير من المعلومات القيمة ، بحث إفرادي في تأثير صقلية و المراكز الإيطالية الأخرى ، و لا سيها إذا قام بسه صاحبه بالنفس الطيبة التي يتحلى بهنا كتاب الأب تري المذكور . و يجب ألا يتناول هذا البحث الرجات من العربية إلى اللاتينية التي كانت تتم في بلاط فر دريك الثاني ، بل الترجات من اليونانية إلى اللاتينية أيضاً و بنوع خاص . كان منفريه يشجع على هذه الترجات الأخيرة وينصر ف إليها يعقوب البندق . و نقولا الصقلي و بر تلهايوس المسيني و بر غنديو البيزي الذي ترجم آثار يو حنا الذهبي الفهو باسيليوس و يوحنا اللمشقي و غير هم .

مرة . بيد أنه ربمــا كان مديناً لذلك ، فقد ازدادت لديه توة شعوره بما هو عليه في ذاته وبحقيقته الحاصة . وإنما نحاول هنا أن نذكر الحلقات الحافلة بالحوادث التي جاء عليها هذا الحوار .

## المواد التاريخية الممهدة

## ا \_ مقارنات سریعة

إنا نقيم أولاً مقارنة سريعة لنتبن منزلة القرون الأربعة التي فصلت احدى نقطتي التلاقي التاريخيتين عن الأخرى. وابتغاء للتبسيط نلتزم هنا، في التوارينخ، العهد المسيحي.

لقد هـُددت وحدة الكنيسة بالحطر لأول مرة في القرن التاسع يـوم نشبت المخاصات بين فوثيوس (٥) والكرسي الرسولي . فإن المناخ الفكري الملتزم حينذاك أثر في النزعات التي كانت ، منذ عهد طويل ، تميل بالكنيسة الشرقية إلى الانشقاق ، فتفاقمت . كما أنها تفاقمت أيضاً بتأثير حوادث تاريخية مختلفة ، تعود كلها إلى خصومات سياسية دينية وقعت في بيزنطة وأساء اللاتين فهمها . وإنما تحقق ذلك كله يوم غدت المالك الإسلامية ناهضة في أوج عزها .

نقول: انشقاقاً لا إنحطاطاً . فقد شاهدنا في الفصل السابق أدباً لاهوتياً مسيحياً عربي اللهجة ينشأ كله ويتطور في رُقع مسيحية تحيط بها دار

الإسلام . ولا شك أن هذا الفكر المسيحي ــ وهو نسطوري ويعقوبي أولاً \_ لم يسعه إلا أن ينطوي على ذاته في موقف دفاعي . كما أنــه أصيب ، منذ القرن الحامس عشر ، بتلك الفترة الطويلة التي سادهـــا صمت كاد يكون كاملاً ، وتجمد كان ، حينئذ ، من نصيب العالم الإسلامي ذاته . أمــا في رقع بيزنطة فالأبحاث النظرية تتابع داثماً وهي مزدهرة أحياناً . لم ينضبها الانشقاق الكبير الذي وقع في القرن الحادي عشر ، بل تركها متصلة بعلم اللاهوت الناهض في الغرب اللاتيني ولا سيما بالفكر التومسي . لكنه أخذ يفصلها عنه في القرن الرابع عشر أثناء المقاومة التي بعث عليها غريغور يوس بَكَمَاسُ (١) . . ولا شُكُ أن انهيار ملك البيزنطيين تحت ضربات محمد الثاني جر إليها شُوُّماً . بيد أن ماضيها الطويل العزيز قــد انبعث حياً ، حتى في ذلك الوقت ، إذ أخذت الكنيسة الروسية تزداد إقبالاً على توليتها لما ورثته من أختهـــا البيزنطية . ولئن قارنا ، مع ذلك ، بن إشعاع بيزنطة الثقافي والاشعاع الثقافي الذي ينبعث من بغداد على عهد بني العباس، أليست كفة الثانية هي التي تكون الراجحة ؟ فإنا لنتبن هذا التفوق منذ القرن التاسع . وهو يستمر متزايداً في القرون التالية . لسنا نعني هنا بأن نبدي حكماً تقويمياً أو أنّا نقدر الثروة الباطنة الكامنة في الفكر والثقافات على اختلاف مشاربها . بيد أنه من ناحية التحقيق التاريخي فقط ، ألسنا نجد أن القسط الثقافي الأعظم انطواء على الشمول . بالنسبة للعالم الشرقي حينئذ . كان في دائرة نفوذ العاصمة الإسلامية الكبرى ؛ أجل . كان ليونطوس الفيلسوف وفوثيوس يدعوان إلى أدب إنساني مجدد (٢) . كما أن دير

إنا نشير هنا إلى التيار الديني التومسي في الكنيسة اليونانية . ولقد انبعث من ترجمات دمتر يوس قيدونيس وخاصة جورج سكو لاريوس .

إن روح هذه « المدرسة المجددة » هي غير الروح التي نفحت « هلنستية الآباه » المشار إليهسسا سابقاً . فإن الأمر الذي كان يجب تجديده كان أمراً ماضياً قمد انقضى فوجب على الرجلين بعثه =

الستُوديون كان يعنى بتسخر إمكانات الفكر الإنساني لحدمة الله . وكان يبعث فيه النشاط يومئذ رئيسه القديس ثيودوروس ( ٧٥٩ – ٨٢٦ م) (٠) ، الذائد المقدام عن تكرّم الإيقونات ، فعانى مشاق النفي في سبيلها ، والهاتف بالعقيدة الصحيحة الذي بقي متحداً بكرسي روما ودافع عن رئاستها . لكن شارل ديهل كان مصيباً كل الصواب في قوله : إن امبراطور بيزنطة ، إن كان يناصر الآداب والفنون ، فعلى مثال بغداد وهارون الرشيد والمأمون . وما أجدرها بالانتباه تلك العلاقات الثقافية التي كانت تتابع بين العاصمتين وتتخلل الحصومات السياسية . ولكن ألم التفوق يبدو بشكل أوضح أيضاً أثناء القرن العاشر البيزنطي : هو عهد تكن بغداد هي الي تقوم بدور المباشرة في كل ذلك ؟ (١) ثم إن هذا التفوق يبدو بشكل أوضح أيضاً أثناء القرن العاشر البيزنطي : هو عهد ذوي العلم الواسع ، وأولي الموسوعات ، ينحنون بإعجاب على ماض كان أثقل من أن يحمل . وهو عهد الكتب المدرسية والمجموعات : فيسعنا أن نتساءل عا إذا لم يكن نفح الآباء العظم قد خمد بعض الشيء منذ أن أن الشرق إلى الانعزال .

الواقع أن الغرب كان هو الذي تجمعت فيه الثقافة المسيحية ، ولاسها نشاط العلم اللاهوتي المسيحي . أجل ، لقد مرت العهود الوسيطية في أوائلها بفترات مظلمة قائمة ، وعانت الهول والفوضى في قربها العاشر . ولكنها ، من خلال ذلك كله ، كانت تتقدم نحو ازدهار أبحائها ومدارسها في القرن الثاني عشر وانطلاق «مدرسيتها» في القرن الثالث عشر .

وها نحن أولاء نثبت . من ذلك التطور ، بعض مراحله :

حياً . فالحال هنا تشبه حال مفكري الغرب في زمان النهضة الفكرية الغربية في القسر ن
 السادس عشر .

١ انظر ش. ديهل وجورج مارسيه ، « العالم الشرقي من ٣٩٥ إلى ١٠٨١ » ( التـــاريمخ العام، منشورات فرنسا الجامعية ١٩٤٤) ، ص ٣٣٣ .

 الثلثين الأولين من القرن التاسع : - في بغداد ، كـان العهد « عهد الجهــاد » لعلم الكلام . والفوز للمعتزلة . والمحنــة للمحافظين . وفي حوالي ٨٥٠ يواجهنا عنف المقاومة التي أخذ بها أهل السنّة ، ومحنة المعتزلة . وها نحن أولاء في عهد الإقبال الأعظم على النقل والترجمة ، يدعو إليها الحلفاء أو يتحققان تحت حايتهم . وعهد نشأة « دور الكتب والعلوم» . وتنزل الفلسفة الشرقية للمرة الأولى إلى الساحة مع الكندي . وفي الغرب اللاتيني ، كان العهد الذي فيه وضع هارون الرشيد، بمعاهدة ودية ، « مفاتيح القبر المقدس » بين يدي شارل الأعظم . كما يطيب للقصة القدممة أن تروي الحبر (١) . ولا شك في أن زمان شارل الأعظم امتاز بانبعاث فكري حقيقي . لكنه لم يكن مستبقياً ، من الآثار الفلسفية القدعة اليونانية . إلا كتاب التهاوس لأفلاطون وبعض المقالات في المنطق ، كما وردت في ترجمة 'بوينسيوس اللاتينية (٢) . وهذا العهد هو عهد « المدارس » الجديدة التي أسسها شارل الأعظم . كان « أَلْكُوين » يرجح فيه تخطيطاً للدروس مقسهاً إلى طورين : الطور «الثلاثي الحلقات» والطور «الرباعي الحلقات». وهو التقسيم العام في دراسات الصناعات الحرة السبع. بعد أن أدخل فيها كاسْيودوروس هذا التقسيم. نحو منتصف القرن السادس . تابعاً في ذلك تقسيم اللاتينيين القدم (١٣) . وكان علم

ا نفهم من خلال « حياة شارل » الأجينهارد ( فصل ١٦ ) أن ذلك يخوله الحق في حماية الأماكن المقدسة والمسيحيين الذين يقيمون في الأراضي المقدسة أو يحجون إليها . كان شارلمان عدو الامبراطور البيزنطي وأمويمي إسبانيا ، مما أدى به إلى أن يصبح ، على الصعيد السياسي ، الحليف الطبيعي للخليفة العباسي .

أعني كتاب المقولات والعبارة لأرسطو والايزاغوجي لفرفيريوس ؛ أي الأصول الجوهرية في ذلك « المنطق القدم » الذي سنتلاقي به غير مرة .

إنّه برنامج اليونان " السباعي الحلقات " . وقد كان مرقس ڤارون أول من أدخله عنداللاتين، كما
 يذكر تيبريالشر تريزي. انظر مقدمة "البر نامج السباعي الحلقات" في كتاب ترمبليه و برونيه و پاريه=

الصرف والنحو يحل في هذه الدراسات ، المكانة المرموقة . ونعلم أن هذا المنهاج الموزع على سبع سنوات أحرز حظوة كبيرة ، قرناً بعد ذلك في جامع القاهرة الأعظم الأزهر ، وقد أنشأه الفاطميون ، منذ ذلك العهد . جامعة للدولة (۱) . وفي مدارس «ألكويش » . طبقوا على البحث في النص المقدس ما يرد في علم الصرف والنحو من نقد وتحليل ، وما في فن الخطابة من إمكانات ، وما كان يعرفه المعاصرون من بدهيات الجدل . أما فكر الآباء اليونانيين فلم يطف منه إلا بعض المنتخبات . ولكن ها هي ذي المسيحية اللاتينية تتلقى ، بفضل الامبراطور البيزنطي ولكن ها هي ذي المسيحية اللاتينية تتلقى ، بفضل الامبراطور البيزنطي ميخائيل الأجلاج ، تراثأ هو النص الأصلي لديونيزيوس المنحول ، وهو الخلقة الأولى التي عشر عليها من بين ماض مجيد (۱) : فأخذ يوحنسا

<sup>«</sup> النهضة في القرن الثاني عشر ، المدارس والتعليم » ، ص ٩٧) . ولقد أضافوا يسومسذاك صناعتي القلب والحراثة إلى الصناعات السبع التي كانت قد أصبحت مدرسية . ثم إنا نجد هسذا البرنامج السباعي الحلقات عند مرقيانوس كبيلا ( القرن الخامس ) و خاصة عند كسيودوروس البرنامج السباعي الحلقات عند مرقيانوس كبيلا ( القرن الخامس ) الذي القرن التالي . و الغاهر أن ألكوين ( المرجع ذاته ، ص ٩٩) هو الذي يعود إليه الفضل في التعييز بين المرحلتين : المرحلة أن ألكوين ( المرجع ذاته ، ص ٩٩) هو الذي يعود إليه الفضل في التعييز بين المرحلتين : المرحلة النائية الحلقات ( حساب ، هندسة ، الثلاثية الحلقات ( عساب ، هندسة ، فلك ، موسيقى ) . انظر في الجزء الأول ، فصل ٣ ، ص ١٨٧ — ١٨٣ .

النظر ماسنيون ، « حاضر الإسلام » ، طبعة غوتنر ، باريس ، ۱۹۳۳ م ، ص ٢٣ . إن التقليد المتعلق بالصناعات السبع يتواتر من اليونان إلى ألكوين ماراً بفارون وكسيودوروس. وهو أمر معروف في المسيحية . فلا يسمنا من هذه الناحية أن نتصور تأثيراً جاء من الجامعات الإسلامية . هذا بدون أي رأي سابق يتعلق بتنظيم الجامعة بالذات ، وبنوع الحياة التي يعيشها الطلبة . كما أن الظاهر أنه لم يكن للغرب اللاتيني تأثير على الإسلام من هذا القبيل . فالافترانس الأبسط فيها نرى هو أن نسلم بمصدر مشترك (التقليد اليوناني القديم ) اختلف تعابيقه في طرف عنه في الطرف الآخر .

لا شك أن النص الديونيزي كان أحد النصوص الأولى بل أول النصوص اليونانية القديمة الذي وصل بالمغة اليونانية إكاملا إلى الغرب . وقد يعود ذلك إلى الالتباس الذي وقع بين ديونيزيوس مؤلف الكتاب في ، المرتبية الساوية » والقديس ديونيزيوس شفيع باريس وملوك فرنسا . =

سكوت إريجينوس يستلهم خيرها، وما هو دونه استلهاماً واسعاً، كها أنه استعان بمقتطفات وردت خاصة من غريغوريوس النيسي ومسن مكسيموس «المعترف».

٢) أواخر القرن التاسع والقرن العاشر : هو عهد تثبيت علم الكلام في بيناه ، بتأثير المقاومة المضاعفة التي قام بها الأشاعرة في بغداد ، والماتريدية في سمرقند . إن وطأة المحنة ما تزال شديدة على المعتزلة . لكن الأشاعرة لم يكونوا في جو أقل تكدراً . بعد أن أثار عليهم متطرفو الحنابلة عوام بغداد . وفي هذا العهد غدا التراث اليوناني ، في صيغته الأفلاطونية المحدثة ، يؤثر تأثيراً مباشراً على أحد مفكري الفلسفة الذي كان أشدهم جاذبية ، وهو الفارابي «المتصوف» . وهو أيضاً العهد الذي فيه نبغ ، في الفكر اليهودي الشرقي ، إسحق الإسرائيلي القريب النزعة فيه نبغ ، في الفكر اليهودي الشرقي ، إسحق الإسرائيلي القريب النزعة

<sup>=</sup> فمنذ منتصف القرن الثامن، أرسل البابا بولس الأول إلى پبيزلوبروف رسالةيقلمه فيها على أفه بعث إليه مؤلفات ديونيزيوس الاريوباجيتي في متنها اليوناني . والظاهر أن بيئات ذلك المصر الفرنجية لم تستخدم تلك المؤلفات . لكن الامبراطور البيزنطي ميخائيل اللجلاج أهدى ، فصف قرن بعد ذلك ، لويس التقي ، ملك فرنسا ، آثار الاريوپاجيتي المنحول . وكانت هذه الآثار في المتن الأصلي ، هذه المرة أيضاً ، غير مترجمة إلى اللاتينية ، كها ادعاه مابيون بعد تأويله الخاطئ لتواريخ السكس . وإيما يشهد على ذلك هلدوين ، رئيس دير القديس ديونيزيوس في باريس الذي كان المترجم الأول لتلك الآثار ( انظر ج. تيري « وصول ديونيزيوس المنحول إلى الغرب » ، في « متفرقات ماندونيه » ، ح ٢ ، ص ٣٢ – ٣٠ ) . ثم إن هذه النصورون أنه الديونيزيوس الاريوپاجيتي هو ذاته ، لم تزل مصدر الاستلهام لعلم اللاهوت اللاتيني بعد ذلك . ويجب أن نلاحظ أن ترجمات ذلك العهد كانت بعيدة عن الكهال والدقة ، لكثرة أخطاء الواردة فيها من وراء الصعوبة التي كانوا يجدونهما في قراءة المخطوطات اليونانية . علاوة على الأخطاء الواردة من السمع . إذ أن الترجمة في دير القديس ديونيزيوس كانت تجري على النحو التالي : راهب يسمع فيترجم شفهياً وراهب يسمع فيكتب . أما سكوت إريجينوس فكان يصحح يقرأ وراهب يسمع فيكتب . أما سكوت إريجينوس فكان يصحح يقرأت ملدوين تارة ، وطوراً لا يصححها (تيري « طليطلة » ، ص ٥٠ – ٣٤) .

إلى الفلاسفة ، والذي علقت عليه القرون الوسطى اللاتينية أهمية بالغة (١) . كما نبغ أيضاً سعدية بن يوسف الفيومي ، الذي أخذ عن المعتزلة أساس نظرته إلى المسائل ، وهي نظرة مركزة على التوحيد والعدالة الإلهية (١) . أما الغرب اللاتيني ، فكان على خلاف ذلك كله : فها نحن أولاء في «القرن الحديدي» . إن «المدارس» تتقيد بنسق الصناعات السبع المألوف ، وينُقد م الحدل «الثلاثي الحلقات» ، بعض الشيء ، على علم الصرف والنحو ، ويشرح البابا جربرتس منطق أرسطو المعروف حينئذ الصرف والنحو ، فيميل في مشكلة الكليات ، مع القديس فولنبر توس ، إلى القول بالواقعية .

٣) أو اخر القرن العاشر ، القرن الحادي عشر وسنوات القرن الثاني عشر الأولى . – عهد الانفتاح للفكر الإسلامي والتجدد للمسيحية اللاتينية . ففي سنوات القرن العاشر الأخيرة وسنوات القرن الحادي عشر الأولى ، يجد الأشاعرة الشديدو التقيد بالمنقول صيغتهم الجدلية في مذهب الذرة « الانتهازي » الذي وضعه الباقلاني . أما الفلسفة الشرقية فإنها تدرك ذروتها بممثلها الأعظم ، أحد أصفياء الفلاسفة النابغين ، على الأزمنة كافة: ابن سينا ، المعروف بأقيسينا عند اللاتين . ثم أخذت الأشعرية ، نحو ابن سينا ، المعروف بأقيسينا عند اللاتين . ثم أخذت الأشعرية ، وكان النصف الثاني من القرن الحادي عشر ، تتطور مع إمام الحرمين . وكان تلميذه ، الغزالي الكبير ، هو الذي شق «طريق المتأخرين» . ذلك بأنه تلميذه ، الغزالي الكبير . هو الذي شق «طريق المتأخرين» . ذلك بأنه لم يتردد في أن يأخذ عن خصومه الفلاسفة القياس السيلوجسي وبعض

انظر إسحق هوزيك « الفلسفة اليهودية » ، ص ١ .

٢ افظر عند م. فنتورا « فلسفة سعدية غاون » ، طبعة ثرين ، باريس ، ١٩٣٤ ، الشرح التحليل المطول لكتاب هذا المفكر اليهودي الأهم ، « كتاب الأمانات و الاعتقادات » . ولقد وضع هذا الكتاب باللغة العربية مثلها كان الأمر في معظم الكتب اليهودية في القرون الوسطى . راجع ، في ما يتعلق بالدلالات المرجعية عن سعدية ، ج. ڤجدا ، « شرح سعدية في سفر يصيره » ، REJ ، السلسلة الحديدة ، ج . .

القضايا الجامعة بين الأرسطية والأفلاطونية ، بعد تحويرها ، إذا مست إلى الأمر حاجة . لكن الغزالي لم يؤثر بكتابه الصغير في علم الكلام ، حتى بردة على الفلاسفة . بأعظم مما أثر بمؤلفاته في الزهد والتصوف . فهي هذه المؤلفات التي طبع بها عصره طبع الأستاذ لأتباعه ، وأثر بها . بعد موته . على تاريخ الفكر الإسلامي كله . ولو لم يكن غرض بحثنا علم العقائد الإسلامية الرسمي ، أي علم الكلام بحد ذاته ، بل العلاقات بين العقل والإيمان بوجه عام . لكان الغزالي ، واضع «الإحياء» و «الرسائل الصغيرة» . هو الذي يجب أن نوجه إليه السؤال .

أما في المغرب فلم يحن بعد للفلسفة الغربية عهد ازدهارها . إنمسا نذكر ، مع ذلك ، مفكراً عظياً نبه اسمه : إنه اليهودي سليان بن جبرول ، واضع الكتاب ، المصطبغ بلون الأفلاطونية المحدثة ، « ينبوع الحياة » ، وأناشيد عبرية ما تزال مندرجة في كتاب العبادات الأشكنازي ، بقدر ما نجدها في كتاب العبادات السيفار دي (١) . ولم تعرف القرون الوسطى واضع « ينبوع الحياة » بالذات ، فجعلته مسيحياً تارة ، وفضلت الوسطى واضع « ينبوع الحياة » بالذات ، فجعلته مسيحياً تارة ، وفضلت

إِن هذا العصر هو أيضاً عصر بهيا بن پاقوده ، ديان مدرسة حبرية في إسبانيا . لقد وضع كتاباً عنوانه « واجبات القلوب » ، وهو كتاب في الزهيد والتصوف وضع أو لا باللغة العربيسة . ( انظر مختارات منه مترجمة نشرها أ. شوراتي في مجلة « الإله الحي » ، عدد ١٠ ) . لقييم يصعب ألا نقابل « واجبات القلوب » بإحياه الغزالي . فأصر وا مدة طويلة على أن يروا تأثيراً كان للغزالي على المفكر اليهودي . وهو قول يذهب إليه إسحق هوزيك ذاته ( انظر المرجم المذكور ، ص ٨٠ ) . لكنه يجب أن يعدل عن هيذا القول إذ أن بول كوكوفتزوف وصل إلى نتائج حاسمة اعتمدها فجدا أيضاً ( « الفكر اليهودي » ، ص ٨٧ ، حاشية ١ ؟ و « تعليم بهيا ابن ياقوده اللاهوتي في الزهديات» ، دفاتر الجمعية الآسيوية ، ح ٧ ، ١٩٤٧ ، ص ٨ ) . وفحواها أن نشاط بهيا الفكري يقع حوالي السنة ١٩٨٠ ، أعني قبل انتشار مؤلفات الغزالي بل قبل أن يفسع الإمام مؤلفاته الأخيرة . فضلا على أن تقاليد الكنيس تنزل بهيا نصف قرن قبل ذلك كله .

تارة أخرى أن تتصوره مسلماً . أما الكتاب بحد ذاته فلم يكن بذلك أقل تأثيراً ، بل كان تأثيره عظيهاً : فلقد ناقشه القديس توما ورد عليه . وحبّذه ُ دُنْسُ سُكُوتُ ورد عنه (١) .

وفي هذا القرن الحادي عشر بالذات ، وقبل نحو أربعين سنة من الحملة الصليبية الأولى ، شاهدت المسيحية انشقاق الكنيسة اليونانيسة وتحقق (٢) ، وذلك في زمان البطريرك ميخائيل القيرُولا رَي (٥) ، وبسبب قضايا لم ترد إلى قرائنها التاريخية لكي تفهم على وجهها الصحيح . ولم تستطع فترات الاتحاد القصيرة ، التي عرفها القرنان الثالث عشر والحامس عشر ، أن ترد القلوب إلى الوحدة . أجل كانت مدارس القرن الحادي عشر في الغرب اللاتيني ما تزال تواصل تلاعباتها الجدلية وشروحها لانص حينئذ استعادت فيها نفح الآباء القائم على المشاهدة . لكن على ضوء أصول أخر ، ومستلزمات أخر ، ومع تكييف مذهبي عقلي أبعل أصالة . إنما عنينا القديس أنسلموس ، رئيس دير «البك» ، ثم أصالة . إنما عنينا القديس أنسلموس ، رئيس دير «البك» ، ثم رئيس أساقفة كنتُوربري . فإن دعوة انسلموس إلى «الإنمان الباحث عن فقه ذاته» ، كان صدى لقول أغسطينوس : « كن مؤمناً ، تك عن فقيهاً » . وليست المقالات المذهبية في علم الكلام ، هي التي تجدر بالمقارنة مع أبحاثه الفرادية المفعمة بالحاسة الروحية ، بل بالأحرى هو الغزالي مع أبحاثه الفرادية المفعمة بالحاسة الروحية ، بل بالأحرى هو الغزالي مع أبحاثه الفرادية المفعمة بالحاسة الروحية ، بل بالأحرى هو الغزالي مع أبحاثه الفرادية المفعمة بالحاسة الروحية ، بل بالأحرى هو الغزالي

١ كان دنس سكوت ، لعلاقاته الفكرية بابن سينا ، منسجماً انسجاماً واسعاً مع ابن جبريل .
٢ ربما أخدة القارئ العجب من صمتنا عن الحروب الصليبية . لكن عمل الترجات و الاتصالات الفلسفية اللاهوتية لم يتركز وينتظم حول علكة الفرنج في سوريا وفلسطين ، ولو تحقق بسين الحانبين تأثير ثقافي واسع المدى أدى إلى العلاقات التجارية وإلى وضع الأساطير والآداب الشعبية وحتى إلى از دهار العلوم . فإن تاريخ الحروب الصليبية لا يسمه أن يتطرق إلى مثل تلك الاتصالات إلا في بحثه عن زمان الامبر اطور فريدريك . وحتى هنا فإنه لا يتناول الموضوع إلا من طريق غير مباشرة . للاطلاع على إلمام الغرب الوسيطي بالإسلام افظر هوغو موثريه دهثيلارد «درس الإسلام في أورو با أثناء القرنين الثاني عشر و الثالث عشر » ، مدينة الفاتيكان ، ١٩٤٤ م .

المؤاف الصوفي . وربما وجدنا حينئذ ، عند القديس انسلموس بالذات ، نوع التوازن بين العقل والإيمان . الذي لمح الغزالي معالمه ، ثم فات إمامنا أصل هذه المعالم في بنيته .

 إنه يسعنا أن نحيتي في النصف الأول من القرن الثاني عشر ، علَما من مشاهير المتكلمين ، في المدرسة الماتريدية ، هو أبو حَفُّص النسفي (المتوفي سنة ١٤٢ هـ) . كما أنا نحيى ، في النصف الثاني من القرن ذاته . فخر الدين الرازي ، أحد الذين كانوا من أشجع الأشاعرة . إنه يتقيد بالإطار العـام الذي تلتزمه نظرة أصحابه إلى المسائل وهي نظرة أصبحت تقليدية . ثم يتولى ، من خلال هذا الإطار ، حلولاً تمتزج فيها تأثيرات تتفاوت فيما بينها تفاوتاً شديداً . ولكن هذا القرن هو أيضاً ، في المغرب والأندلس ، قرن الفلسفة المغربية ، بأعلامها المشاهير : ابن باجه (١) . ابن طفيل (٢) ، وخاصة ابن رشد ، ﴿ أَفَرُوبُسُ ﴾ العهود الوسيطية . و « الشارح » (٣) . ثم يشتهر الفكر اليهودي الأندلسي ، حينئذ ، بيوسف بن صدّيق ، الذي ينزع إلى الأفلاطونية المحدثة ، والذّي يخو ض ، جيلاً قبل ابن ميمون على نحو التقريب ، جدلاً فلسفياً يرد فيه على علم الكلام . أما بهودا هـَالِـڤي الذي كان شاعراً فيلسوفــاً مثل ابن جبرول ، أو كان بالأحرى شاعراً لاهوتياً ، فإنه يرد على « ينبوع الحياة » . ونشاهد أخبراً ، في النصف الثاني من القرن ذاته ، انطلاق موسى بن ميمون ، المعلم العظم الذي عاش في مصر والأندلس . إنه يعرف الكلام معرفة جيدة ويرد عليه . ويعالج معالحة الأستاذ مسائل الفلسفة ووجه النظر إلى هذه المسائل . لقد حجب أسلافه . وبينما نرى

۱ تونی سنة ۳۳ ه م ۱۱۳۸ م .

۲ تونی سنة ۸۱۱ هـ ۱۱۸۵ – ۱۱۸۹ م .

<sup>- 11144 - 1177 .</sup> A 040 - 07. W

أن كتابد « دلالة الحائرين » (١) بات أحد المراجع للمدرسية الوسيطية اللاتينية . نلاحظ أنه لم يلبث أن صار العالم المقدم في الطائفة اليهودية ، فيلسوفاً ولاهوتياً في آن واحد . وواضعاً قواعد العقيدة اليهودية الثلاث عشرة . لكن شروحه في « الميشنّنة » ومجموعته في القوانين ( ياد ها حمر العائمة اليهودية ، فوق « دلالة الحائرين » أهمية (٢) .

ثم إن هذا القر ن الثاني عشر ذاته ، يبتدئ ، في الغر ب اللاتيني ، بالمجادلة الكبرى بين أبيلار د وس والقديس بر نار دوس . أما المسلك الذي سنة الآباء وتقيد بسه القديس برنار دوس . فقامت للذود عنه مدرسة دير القديس فيكتور ، التي أسهمت بذلك في تجديد أساليب التعليم . وأما جدليات أبلار د وس فإنها أخذت تندرج في أحكام «اللومبار دي » . على حين أن الحلاصات أخذت تزيد الإبانات اللاهوتية تكييفاً مذهبياً (٣) . ولقد ظهر أيضاً «المنطق الجديد» ، وبقي القرن الثاني عشر اللاتيني العهد الأعظم في الرد عن الجدل أو عليه ، ولا بد لنا من الرجوع إلى المسألة من هذه الناحية .

لكنه وقع ، بين ١١٢٥ – ١١٥٠ م ، حادثان كان لهما أهمية من الطراز الأول : هما اكتشاف النص الكامل للأورغانون ، وظهور الترجمات الأولى اللاتينية عن اللغة العربية ، ولا سيما وصول ابن سينا إلى اللاتينين. فإن «طريقة المتأخرين» في علم الكلام الأشعري ما برحت ، من القرن الثالث عشر إلى القرن الحامس عشر ، في جدال حول ابن سينا (١٠) ،

١ وضعه في مصر حينًا كان ابن رشد يضع في المغرب شروحه عن ارسطو .

لقد اكتفينا هنا بالتلميح السريع إلى الفلسفة اليهودية في القرون الوسطى ولم فذكر إلا المؤلفين والآثار التي يلاحظ تأثيرها من وجه ما على نشأة العلم اللاهوتي المسيحي .

عشر الحراب الحلاصات في النصف الثاني من القرن الثاني عشر إلى شرح أحكام بطرس اللومباردي بنوع خاص.

إنظر م. هورتن EI مقال « فلسفة » ، ص ٤٥ ، عمود ١ .

يمثلها في ذلك ، خير تمثيل ، الإيجي وشارحوه الكثر . فما عسى أن يكون الموقف الذي اتخذه الغرب اللاتيني إزاء آثار ابن سينا ، إذ وردت عليه ؟ وماذا كان لهذا الاتصال السابق من نتائج ، عندما أخذ ابن رشد بدوره ، أعني منذ ١٢٣٠ تقريباً ، بالتسرب إلى المسيحية ؟

## ب ـــ الترجمات عن اللغة العربية وتواريخها

إذا أقبلنا على المسألة في ذاتها . وتساءلنا عما يعني ذلك الحصام «الجدلي» الذي قام في القرن الثاني عشر ، وعما يمثله التأليف المدرسي الذ تم في القرن التالي . سرعان ما تلاقينا مع مواد فكرية وردت بأسرها من العالم الإسلامي أو بوساطته . فإن أهملنا هذه المواد جاء فهمنا لهذين القرنين المسيحيين بالذات فها خاطئاً في بدايته . هذا مع العلم بأن النصوص العربية المترجمة لم تنته إلى الغرب اللاتيني دفعات واحدة ، بـل على دفعات متوالية أتت كل منها على طابعها الحاص .

وها نحن أولاء نذكر بصورة سريعة مضمون الترجمات الشــامــل وتوارنخها ، على أن ذلك كله سرد لمعطيات تاريخية بدائية .

إن سوريا والعراق كانتا ، في القرنين الثامن والتاسع ، المركزين العظيمين للنقل من اليونانية أو السريانية إلى العربية . أما في القسرن الثاني عشر ، فمراكز النقل من العربية إلى اللاتينية هي ، قبل غيرها ، طليطلة ومعها بورغوس وإيطاليا (صقلية ونابولي) (١) . وينبغي لنا أن نشير هنا إلى أمر في منتهى الأهمية ، لم ينبه إليه تنبيها كافياً حى الآن،

انظر هنا أعلاه ، ص ۱۲۳ ، حاشية ۱ .

في ما نرى . لم تكن الثقافة اليونانية كلها . في قيمها الإنسانية المألوفة ، هي التي قصدت ترجمات بغداد أن تنفذ إليها ، بل المؤلفات في الفلسفة والعلوم فحسب . وكذلك القول في ترجمات العهد الوسيط اللاتينية : إن الآثار العظمى . في اللغة العربية ، مها تبلغ من القيمة . لم تكن هي التي نقات إلى اللغة اللاتينية . فالواقع أنه ليست الثقافة العربية الإسلامية ، بحد ذاتها . هي التي عرضها مترجمو إسبانيا وإيطاليا على العالم اللاتيني . ولا شك أن القرآن ذاته ترجم في طليطلة ، بناء على طلب « بطرس الحليل » في المائم أن القرآن ذاته ترجم في طليطلة ، بناء على طلب « بطرس الحليل » في النبي وتعاليمه . وهذا ، على كل حال . خير من الأخطاء الغريبة التي كانت تذكر ، من هذا القبيل ، في القرون السابقة ... أو التالية (١٢ كان توفير نص يتخذ أساساً « للردود » (٣) .

١ راجع مندونيه « بطرس الجليل وتشاطه الفكري رداً على الإسلام » ١٨٩٣ ، RT، م ، ح ١ ، و بطرس مانوثيل ، « ترجمة القرآن الأولى » ETI الفصل الثاني ، سنة ١٩٤٥ م . عن المسألة في حاضرها والمصادر ، راجع مونريه ده ڤيلارد « الإسلام ... » ، ص ٨ تا .

٢ إن أصل هـذا كله « القصص الشعبية » التي انتشرت بعد العودة من الحروب الصليبية أو من حروب إبانيا . لكن مثقفي العصر مثل هذبير التورنسي أو غيبير النوجني لم يكونوا أصح إلماماً بالموضوع . ثم إن ترجعة القرآن الموضوعة في طليطلة لم تعرف إلا انتشاراً محدوداً ، إذ أنا نجد في القرن الثالث عشر كتاباً عنوانه « قصة ماهون » وقد نظمت شعراً ؛ وهو كتاب ليس مضمونه إلا مجموعة من الأساطير . صحيح أنا نجد فيه بعض الأحاديث مستخدمة لكنها ايست من الأحاديث المخرجة في صحيح البخاري . انظر « قصة ماهون » لامكندر البنطي ( ١٢٥٨) ، باريس ، ١٨٣١ م ؛ راجع الدراسات و المصادر عند ا. دنكونا ، « أسطورة محمد في الغرب » ، في « مجلة الفكر الإيطالي التاريخية » ، ١٨٨٩ م ، ص ٢١٧ تابيع ؛ ثم ش . بلا « أسطورة محمد في القرون الوسطى » مع « قصة محمد » ( ETI ) الفصل الشالث و والرابع من ١٩٤٣) .

الواقع أن بطرس الجليل كتب رداً لم يبلغنا منه إلا الجزءان الأولان (PL) ح ١٨٩ - ٦٦٣ ٧٢٠ ) . انظر بطرس مانوئيل ، المقال المذكور ، ص ١٠١ ، عدد ٣ . راجع أيضاً موفريه ده ثيلارد « الإسلام ... » . وفيها يتعلق بهذا الكتاب الأخير سمعنا من الآنسة م.ت ــ

فعاب عليه مَرَاتَنْشي ، في أواخر القرن السابع عشر . أنه « نَقَلْ بتوسّع أكثر من أن يكون ترجمة » ، ولم يكن « مُخَلِّصاً للأصل دائماً » (١٠ . ُ ومها يكن من شيء فإن مجموعات الحديث كانت مجهولة مع المسائــل التي تنفرد بإثارتها . كما كانت مجهولة تلك المؤلفات الأساسية في الفقه ، وجملة من المقالات الواردة في «إحياء» الغزالي . ويكاد لا يسعنا أن نستثني من هذا الجهل جزءاً عظماً ، على الأقل ، من الأثر الضخم الذي خلفه ابن حزم المجادل الحاسي الأندلسي . أما الأدب بمعناه الحقيقي ، فإنه لم يجد إلا منفذاً محدوداً انفتح أمامه غالباً ، بوساطة الآثار الأدبية الشعبية أو ما يكاد يكون منها (٢) . حتى علم الكلام ، أو «علم اللاهوت الإسلامي » ، لم ينظر إليه إلا باهتمام قليل ، وهو اهتمام أقل من الذي أظهره فلاسفة اليهود وعلماؤهم في الدين . ثم إن الغزالي ، الذي عرفته القرون الوسطى « بالغازل» ، لم يكن صاحب « الاقتصاد» ولا واضع و الإحياء»: إنما كان أو كاد يكون مؤلف «المقاصد» (٣) ذلك الملخص البسيط الواضح للفلسفة الشرقية الهلنستية . أما علم العقائد الرسمى الذي كان عمله في إسبانيا ذاتها أشاعرة «طريقة المتقدمين» منذ الاصلاح الذي أحدثه ابن تومرت والموحدون ، فإن المسيحية اللاتينية لا تذكر منه

دلغرني أن المؤلف لا يجسر على القول بأن رد المسيحي الكندي هو ذاته « الحوار بين مسلم ومسيحي » الذي ترجمه بطرس الطليطلي وذكره منصور البوڤنتي . مع أن هسلما الردكان معروضاً في القرون الوسطى ولدينا منه مخطوطات . انظر بطرس كازانوڤا ، « محمد وانقضاء الدهر » ، ملحق، ص ١١٣ – ١١٨ ؟ EI ، مقال « الكندي » من لويس ماسنيون .

القد وضعت ترجمة أخرى « والمرجع أنها من أواخر القرن الثاني عشر ، كان اسم صاحبها «مرقس الطليطلي» . لم تطبع . فكان « الشرح المطول » الموضوع على طلب بطرس الحليل المصدر الوحيد الميسر حتى الترجمة الحديدة لمراتشي .

٢ لويس غرديه « القيم الإنسانية » ، ص ٣٢ - ٣٣ .

ب نقول هذا الآن ابن ميمون من ناحية ، وريمون مرتينوس من ناحية ثانية ، يظهران على إلمام واسع بالنصوص الغزالية . وهذا كلام سنعود إليه .

إلا مذهب «هوُلاء المتكلمين في شريعة المسلمين » (١) الذي يعالجه القديس توما في «خلاصة الرد على الأجانب» معالجة لا رفق فيها (٢) .

لكن المورد العربي الإسلامي، إنما كان مفكرو اللاتين يرحبون به ترحيباً بقدر ما كان محمل في جنباته الثروة العلمية والفلسفية التي خلَّفها اليونان في قديمهم . على أن المواد العلمية هي التي أخذت أولاً ، مع ما زاد العرب عليها ، هم ذواتهم ، بعملهم الحاص . لقد تكاثرت . منذ القرن العاشر وطوال القرن الحادي عشر . ترجمات مؤلفات عربية في علم النجوم والتنجيم والطب والعلوم التجريبية والسحريات . وأصبــع هـرُفوْرد في القرنُ الحادي عشر مركزاً حقاً للدراسات العربية في انجُلْتُرا ٣٠١ . وربمـا كانت ترجمة القرآن التي وضعت بناء على طلـب « بطرس الحليل » هي التي حثت ، قليلاً بعد ذلك ، مــا تعاقب من الترجمات الطليطلية على الصعيد الفلسفي . لكنهم فضَّلُوا أن يوجهوا إلى الفلسفة ما كاد يكون كامل مجهودهم . فكأن الغرب اللاتيني أخذ نخالجه شيء من الشعور بأنه اكتشف بذلك تراثه الحاص فأخذ يسترده . كانوا ينزلون . منذ أجيال ، نصوص أفلاطون وأرسطو النادرة ، التي أنقذت الامبراطورية من الانهيار ، منزلة الفيصل بن الحق والباطل . والحظوة التي حظي بها بُوينسيُوس وكسينُودُورُس إنَّمَا كان سببها مُحافظة الرجلين على الثقافة الإنسانية الباقية على كر الأجيال . والواقع أنه ، منذ سنة ١١٢٥ م ، ظهرت ترجات لبُوينسيوس ، كانت مفقودة حتى ذلك العهد ، ومصادر أخرى أيضاً . فجعلت «أورغانون» أرسطو بكامله في متناول الفكر اللاتيني . فانبعثت من هذا «المنطق الجديد» . «ثورة

ا تتبين هنا الاهبام بنقل اللفظة « متكلمون » نقلا يحفظ لها معناها في أصوله اللغوية .

٢ تنبين هذا المهم بمكل منته " تناسطون " شعر القديس توما ، والغلسقة وعلم الكلام " .

٣ راجع موتريه ده ڤيلارد « الإسلام ... » ، ص ٢ تا مع المصادر . نخص بالذكر مسا و ر د
 ( ص ٢ ، حاشية ١ و ٢ ) من مؤلفات ج. و. ثومبسون و ١. ده ڤيڤر .

جداية » . ثم ها هي ذي آثار أرسطو الصحيحة تعود لتظهر بعد سنوات قلبلة . ولم يظهر المنطق وحده ، بل كان معه أيضاً الطبيعيات ثم الأخلاقيات والميتافيزيقا ، بعد ذلك بقليل ، علاوة على مجموعة كاملة من النصوص الأفلاطونية المحدثة خلطت بذلك كله كثيراً أو قليلاً ١١ . فأخذت هذه الآثار أو هذه النصوص ترد الغرب بشروحها ووجوه استخدامها وفهمها . وكان في طليعة ناقليها الشارحان اليونانيان اسكندر الافروديسي وطامستيوس أولاً . ثم خاصة فلاسفة من الطراز الأول ، لغتهم العربية ودينهم الإسلام ، كالفارابي وابن سينا وابن رشد ١٢٠ . ولقد برز اسان : ابن سينا وهو أفلاطوني محدث بقدر ما هو أرسطي ، وابن رشد بعد ذلك . وهو الشارح . وتلقى اللاتينيون بنهم فكري وابن رشد بعد ذلك . وهو الشارح . وتلقى اللاتينيون بنهم فكري كل ذلك . وكأنه تراث الأسرة الذي كان تراثهم قبل أن يتصلوا به . وحظي الفلاسفة ، الذين كانوا عرضة للظن والمناقشة في الإسلام . بأن يصبحوا . في نظر الفكر المسيحي الوسيطي ، هم العرب مطلقاً ، وهم فلاسفة العرب .

أما في ما يتعلق بتفصيل الطرق التاريخية التي ساقت هذه الأسهاء ، وأرسطو معها ، إلى المسيحية ، فإنا نحيل على الأبحاث التي تحققت أو ما تزال قيد التحقق (٣) . إنما نكتفي هنا للذكرى ببعض التلميحات . فنحن في الربع الثاني من القرن الثاني عشر ، عهد أبلار دوس والقديس برنار دوس وهوغ ده سان فيكتور . لقد عادت طليطلة إلى المسيحية

الاثولوجيا المنحولة على أرسطو (نص التاسوعات) و الكتاب « في الخير المحف » أو في «الأسباب»
 ( نصوص لبر قلس ترجمت بتوسع ) النح ...

ويجب ألا ننسى فلاسفة اليهود وأشهرهم يومذاك اسحق الاسرائيلي وابن جبرول ، ريثًا يظر
 ابن ميمون ، بعد ذلك .

٣ راجع خاصة بيدوريه المذكور آنفاً والفصاين الأول والثاني من كتاب الأب تيري « طليطلة »
 ص ٣ - ٧٧ .

منذ سنة ١٠٥٨م، ورئيس أساقفتها هو الفرنسي ريمون ده سُوڤيتاه ( ١١٢٦ – ١١٥١ م) المعروف بريشمُون الطليطلي الذي كان ينفق المال ولا يبالي في سبيل الترجمة ، فيحث عليها ويشملها بعنايته . ولقد واصل عمله خلفه رئيس الأساقفة يوحنا .

ولقد توالى ذلك كله على موجات ثلاث ، الأوليان في القسرن الثاني عشر ، متقاربتان في الزمان بحيث تتوافقان أحياناً ، والثالثة في القرن الثالث عشر .

ا) فهناك الترجمات التي قام بهما ابن داوود وغُوند يسالفيي ،
 ينقل الأول النص العربي شفاهياً إلى اللغة الرومانية ، وينقل الثاني بالمعنى المسموع من اللغة الرومانية إلى اللاتينية (١) . وكان أهم المؤلفين الذين

١ انظر ج. تيري ، المرجم المذكور . إن الأب الونزو في سلسلة مقالات ظهرت في مجلسة « الأندلس » من ١٩٤٣ إلى ١٩٤٥ . ( انظر ، ١٩٤٣ ، « ملاحظـات حول المترجمسين الطليطليين دومنغو غونديسالڤي ويوحنا هيسبانو ، و ١٩٤٥ : « المصادر التساريخية للكتاب في الأسباب » ) ، والأب تيري في كتابه «طليطلة» ، حساو لا أن يكشفا عن السر الذي ما يزال مهيمن على شخصية ابن داود . فبرى الأب الونزو أنه يوحنا الإسباني رئيس أسباقفة طليطلة و الذي ربمسا كان مؤلف الكتاب « مقالة في النفس » المنسوب ، أثناء مدةطويلة ، إلى غونديسالڤم، « المقالة في النفس » و « كتاب في الأسباب الأولى والثانية » ، مشهور أيضاً بالعنوان « في العقول» ( وهو غير الكتاب « في العقول » لآدم الباريـــى ) و بين يوحنا الإسباني الآخر ( وهو ابن داود « للكتاب في الأسباب » بنصه العربسي ﴿ وهو ترجمة موسعة لبرقلس ﴾ . على حين أن الأبّ للونزوينسب ، بأدلة متشامة ، الكتاب ذاته إلى الرجل الوحيد الذي أثبت أنه يوحنا الإسباني . مع العلم بأن الأدلة التي يدلي بها الأب تيري تعود إلى نصوص من ألبير الكبير - ، و إلى خواتيم النساخ . هذا وقــد سمعنا من الآنسة دلڤر ني أن نسبة « الكتاب في الأسباب » إلى ابن داود على أنه هو يوحنا الإسباني ، إنمسا تصفدم ، في منا نعرف حالياً ، ببعض الصعوبات ، وحتى بصعوبات تتعلق بالنقد الباطن . فما يزال باب النقـاش مفتوحـــاً . لكن اعتقادنا أن القول بذلك كله يجب على كل حسال أن يكون متقيداً بأقصى درجات الحكمة والخذر .

ترجمت آثارهم هم : أرسطو المنحول صاحب «سر الأسرار» ، والكندي (في العقل) والفارابي (في العقل ، وفي العلوم أو في موضع العلوم الغ ...) وابن سينا (مقطعان من الشفاء) ، والغزالي (المقاصد) وابن جبرول (ينبوع الحياة) . – ومنذ هذه الموجة الأولى ، التي تبتدئ في ١١٢٨ وتمتد إلى ما بعد وفاة رئيس الأساقفة ريْمُون ، كان أخص ما تشتمل عليه الفلسفة الشرقية والأفلاطونية المحدثة قد وصل إلى أيدي المفكرين اللاتينين .

٢) ثم جاءت الترجات التي نقلت مباشرة عن اللغة العربية (وعن اليونانية. أحياناً) (١) . ولقد قام بها جرّار دُوس الكريشمُوني الذي عاش من سنة ١١١٤م إلى سنة ١١٨٧م . – وها هي ذي : أرسطو في الساء والعالم ، في الكون والفساد . الأجزاء الثلاثة الأولى من «الآثار العلوية» ، كتاب «التحليلي الثاني» ، مع شروح كل هذه الآثار لطامستيوس ؛ شروحات اسكندر الأفروديسي وآثار له مختلفة ؛ أرسطو المنحول ، صاحب الكتاب «في الحر المحض» (٢) ؛ الكندي والفارابي

الم يكن جير ار الكريموني مطلعاً على اللغدة العربية فقط بل على اللغة اليونانية أيضاً . وهديذا أمر عظيم الأهمية إذا استطعنا أن نستنج منه مسع الأب تيري ( المرجع المذكور، ص ١٠- ٦٦) إقبالا أو لا على الرّجعة من اليونانية إلى اللاتينية سبق بكثير أعال روبير غروستيت وغليوم ده موربكه وكان مركزه منذ القرن الثاني عشر في طليطلة . على أن ننتبه أكثر مما يفعل الأب تيري إلى تأثير المراكز التي قابلت مركز طليطلة في صقلية بايطاليا . وإذا ثبتت النتائج التي وصل إليها الأب تيري في هذا الصدد ، فان من شأنها أن تضمف الرأي المخالف الذي عرض له منسيون على أنه ، في كل حمال ، مجرد افتراض . راجع شرح القديس توما لكتاب ارسطو في « الحس والمحسوس » ، « متفرقات ماندونيه » ، ج ١٠ ، ص ١٩٠. هذاوإنا لا نحكم في شخصية مرّج كتاب أرسطو من اليونانية إلى اللاتينية من هو .

٢ لقد لخصنا أعلاه آراء الأب الونزو والأب تيري في أصل « الكتاب في الأسباب » أو « في الخير المحض » . و نعود إلى قولنا بأن هذه الآراء ما تزال في حماجة إلى الأدلة الراهنة . و لا شك أن من شأن هذه الآراء إذا ثبتت أن تنفى كل تأثير ممكن « للكتاب في الأسباب » على الفلسفة...

أيضاً ؛ إسحاق الإسرائيلي ؛ «القانون في الطب» لابن سينا ؛ ومؤلفات علمية مختلفة . وعلى الصعيد الفلسفي ، ربما كانت «فلسفة» الإسلام أقل بروزاً هذه المرة من أرسطو وهو على الوجه الذي قرأه عليه شارحوه اليونان . لقد أصبح الآن معروفاً ، في نهاية الأمر ، في كامل أثره المنطقي وفي فلسفته في الطبيعة ، ولكنه ظهر ، أول الأمر ، مغموراً في التأويل المادي الذي جاء به اسكندر الافروديسي .

٣) لكن هـذا القرن الثاني عشر. هو بالذات العهد الذي ازدهرت فيه الفلسفة المغربية . توفي ابن باجة في ١١٣٨ . وابن طفيل في سنة ١١٩٥ . وفي ١١٦٨ – ١١٦٩ ، يأتي ابن طفيل بابن رشد إلى السلطان الموحد أبي يعقوب ، فيطلب السلطان من ابن رشد . بعد قليل ، أن يشرح أرسطو (١) . ولم يمض على شزوحات ابن رشد بضع سنوات ، حتى يشرح أرسطو (١) . ولم يمض على شزوحات ابن رشد بضع سنوات ، حتى يشرح أرسطو (١) . ولم يمض على شزوحات ابن رشد بضع سنوات ، حتى يشرح أرسطو (١) . ولم يمض على شروحات ابن رشد بضع سنوات ، حتى يشرح أرسطو (١٠) . ولم يمض على شروحات ابن رشد بضع سنوات ، حتى يشرح أرسطو (١٠) .

ساكن معالجة النص ذاتها وتحويله عبداً إلى بحث في الله ، واحداً وخالقاً ، ظاهرتان تبدوان أشد تلاؤماً مع طرق المترجمين المسيحيين الشرقيين ، في القرنين السابع والثامن ، منها مسع طرق المترجمين الغربيين في القرن الثاني عشر . فضلا على أن هذه الآراء تؤدي بنا من الناحية ذاتها ، أي ناحية النقد الباطن ، إلى أن ننفي ، خلافاً لما يقوله الأب بدوريه ، نسبة النص العربي الأول للكتاب إلى الفارابي . في دامت أدلة الأبوين ألونزو وتيري غير مقنعة ، نبقى نحن عندما يذهب إليه يول كراوس ، وهو أن أول من ترجم بتوسع « الكتاب في الأسباب» وإثو لوجيا أرسطو مسيحي شرقي من المرجع أن يكون من العاقبة . بل إن صيفسة النص العربي الأول « للكتاب في الأسباب » ظهرت قبل ترجمة الإثولوجيا . فان العرب كانوا يعرفون أبرقلس على كل حال . ولقد رأينا أن الفهرست يذكره إذا حصرنا النظر في هذا الشاهد الأخير فقط . هذا وإنه من المعروف أن النص العربي « للكتاب في الأسباب » قلم طعه او تو بردينهيڤر وشفعه بترجمة إلى الألمانية وشروح ( فريبورغ في المانيا ، ١٨٨٢ م ) .

نقلت من العربية إلى اللاتينية (١) . هذه هي الموجة الثالثة في الترجات . لقد مهضت ، في بداية القرن الثالث عشر ، مع ميخائيل سنكنُوت الذي عمل في طليطلة وإيطاليا (٢) ، وهرمان الألماني الذي استوطن طليطلة ، والمرجمين المقيمين في بنرغنوس (٣) . ولم يكونوا متطلعين على اللغة العربية ، فعادوا إلى أسلوب ابن داوود — غوند يسالفي ، القائم على النقل

القد و زع ابن رشد شروحه في كل مقالة من مقالات أرسطو إلى « تفسير وجيز » و « تفسير وسيط » و « تفسير بسيط » و « تفسير بسيط » و « تفسير المطول « في ما بعد الجوامع الكبرى . فم يبلغنا بالنص العربي إلا بعض هذه الشروح : انتفسير المطول « في ما بعد الطبيعة » انتفسير الوسيط « في الخطابة » و « في الشعر » ( مع المنطق ) ، مناقشة شرح الإسكندر الأفروديسي » في ما بعد الطبيعة » ، التفسير الوجيز « في الطبيعيات » « في السهاء والعالم » » « في الكون و الفساد » » « في العلويات » ، « في العلويات » ، « في العلويات » ، و القلويات » ، و القلويات » و « في النفس » الخرب الأخيرة بالحرف العبراني الخرب في العبرانية و اللاتينية لم يبلغنا من الشروح الكاملة ، في الحلقات الثلاث ، إلا شرح في الكتب « في التحليل الثاني » و « الطبيعيات» و « الساء » و « الفيس » و « ما بعد الطبيعة » . أما الكتب الأخرى فلم يبلغنا ابن رشد المطول . ثم إنه ليس لدينا تفسير في « تاريخ الحيوانات » . انظر EI المقال ابن رشد (ما كدو ذالد ) .

النتائج التي وصل إليها الأب ده قو ( « عهد اللاتين الأول بابن رشد »، ١٩٣٣، RSPT م، وخاصة ص ١٩٩٩ تا ، وص ٢١٩ ) تدل على « أنه يجب أن يجعل الإقبال الأول على ترجمة ابن رشد ، في بلاط فريدريك الثاني ، قبل ١٢٣٠ م بقليل » . ثم إن ميخائيل سكوت « إن لم يكن هو المستأثر بالعمل في هذا الدور ، فانه قمام فيه بالنصيب الأوفر » . أما تأريخ ميشيل سكوت في يزال غامضاً . ويرى الأب تيري ( طليطلة ، ص ٦٣ ) أنسه من « المحتمل » مكوت في يزال غامضاً . ويرى الأب تيري ( طليطلة ، ص ٦٣ ) أنسه من « المحتمل » أيضاً أن يكون الرجل قمد وضع معظم ترجاته لابن رشد في طليطلة لا في ايطاليسا ، وذلك حوالي الدنة ١٢٣٠ . وعل كل حال ، لم تنتشر تلك الترجات في العسالم اللاتيني إلا منذ ١٢٣٠ .

عيني في رأي الأب تيري يوحنا غنسلفي واليهودي سليهان ، اللذين كانا يعملان في بورغوس على طلب الأسقف غونسالف ده بورغوس . و إنا لنميل مع الآنسة دلڤرنيه إلى أن أقوال الأب تيري (المرجع ذاته ، ص ٢١) تقتضي أن يعاد النظر فيها ، و أن بعض الترجات التي ينسبها إلى هذه النفت ر بما وضعت في زمان قبل ذلك .

في مرحلتين . ولقد واصلوا ترجمة الفارابي وابن سينا ، ولكنهم ترجموا . أيضاً بتوسع شروحات ابن رشد (١) . فكان هذا الزي الجديد ، الذي ارتدته روحانية قائمة على وحدة الوجود ، هو الزي الذي ظهر به الاستاجيريتي أمام جامعة باريس ، للمرة الثانية .

وخلاصة القول: كان النصف الأول من القرن الثاني عشر هو عهد دخول ابن سينا في المسيحية . ولقد تم ذلك ولم تكد تمضي بضع سنوات على وصول «المنطق الجديد» . بل جاء الحادثان معاصرين أحياناً في الواقع . فعرف العرب ابن سينا قبل أن يعرف مقالات أرسطو في الطبيعة ، وهي مقالات حديثة الترجمة حينئذ ، وقبل ابن رشد بكثير . وهو لم يظهر إلا في ١٢٣٠ ، إذا استندنا إلى التاريخ الذي يذكره روجيه باكون ذكراً صريحاً (٢) . ثم إن الفارابي وابن سينا عرفا أولا مؤلفين مبتكرين (٣) . ولم يهتم بشروحاتها لأرسطو إلا مترجمو الموجة الثالثة . أما ابن رشد فكان الشارح الأعظم . وما تزال المناقشة قائمة حول

القد ترجم ميشيل سكوت (أو فرقته) بعض كتب ابن سينا وخاصة شروح ابن رشد . ثم إن هر مان الألماني الذي السبح أسقف استورغا في إسبانيا قد ترجمأو أمر عملاء له بأن يترجموا شروحاً (لابن رشد وابن سينا والفارابي) في «الأخلاق لنيقوماتوس » و «الخطابة » و «الشعر » . أما مترجمو بورغوس فإنهم قد تخصصوا في القيم الثاني من كتاب الشفاء .

٣ بهذا الحل يجب ، في ما يبدو ، أن تنتهني المناقشة التي دارت مدة طويلة حول هذه السنة ١٢٣٠ م . فالواقع الراهن أن أرسطو – خاصة أرسطو فيلدوف الطبيعة وحتى الترجات الأولى للميتافيزيتما الموضوعة عن اليونانية – عرف قبل ذلك ولكنه ليس أرسطو الذي شرحمه ابن رشد . وإذا كافت الاتصالات السابقة بالاستاجريتي من الأهمية بحيث أحمدثت الردود الفعلية التي وقعت في سنة ١٢١٠ م و سنة ١٢١٥ م كما سوف فرى . فإنما وصول شروح آثاره لابن رشد هو الذي أطلق الحركة الفكرية العظيمة في ذلك العصر . فإن الحجر الوارد من روجيه بيكون غير تام إذن من الناحية التاريخية ، ولكنه ، مع ذلك ، ما يزال ذا قيمة . راجع ده ڤو «عهد اللاتين الأول بابن رشد » ، ص ٢١٣ – ٢١٧ .

الكنهم كان يطيب لهم أن يتصوروا كتاب « الشفاء » ترجمة موسعة لأرسطو .

معرفة القديس توما أو عدم معرفته الطائفة من المؤلفات التي جاءت من وضع «الشارح» الحاص و وأما أرسطو فلقد ظهر بمرحلتين ، بل نقول بثلاث مراحل . مرة أولى ، نحو منتصف القرن الثاني عشر ، بالزي الحدلي الذي بدا عليه «المنطق الجديد» (۱) ؛ ومرة ثانية في أواخر القرن الثاني عشر وأوائل القرن الثالث عشر ، إذ عرف خاصة من خملال نظرياته في فلسفة الطبيعة ، وفي ضوء اسكندر الأفروديسي ؛ ومرة ثالثة في الربع الثاني من القرن الثالث عشر ، إذ أقبل المفكرون على آثاره كاملة وفي ضوء ابن رشد (۲) . ونضيف أيضاً أن ترجات لأرسطو ، وخلك على قبل القرن الثالث عشر (۳) . فالظاهر أن طليطلة كانت قد أبدت ، على قبل القرن الثالث عشر (۳) . فالظاهر أن طليطلة كانت قد أبدت ، علاوة على المارجمة من العربية إلى اللاتينية ، اهماماً بترجات من علاوة على اللاتينية أيضاً . وذلك بفضل جراردوس الكثر يموني ، ونحت تأثير اليونانية إلى اللاتينية أيضاً . وذلك بفضل جراردوس الكثر يموني ، ونحت تأثير النكليز ألفريد ده سارشيل ، ودانيال ده مُورُليه ، واسكندر نيكهام .

١ لقد تيسر له أن يصل من طرق عديدة : ترجهات بويسيوس المدونة التي اكتشفت ؛ الترجهات التي وضعها يعقوب البندقي مباشرة عن اليونانية في أو اثل العصر (كتابا التحليلي الأول و الثاني ، العلوبيةا و المغالطات ) ؛ الترجهات التي وضعها جير از الكريموني عن اللغة العربية مسع شروح طامسيتوس ؛ ترجهات محتمل أن يكون هنري ارستيب قد وضعها عن اليونانية .

٧ وهذا يرفع إلى أربع عدد المرات التي اتصل بها اللاتين بأرسطو وتدخل فيها المرة التي بها أدخلوا عندهم « المنطق القديم » في القرن التاسع . وإنا نعتقد ، على كل حال ، أنه يجب أن نميز بين المرتين الأخير تين حيث كان اتصالهم به من خلال الإسكندر الأفروديسي مشتملا على المؤلفات = « في الطبيعيات » بنوع خاص ، وبين المرة التي بسما أخذوه من خلال ابن رشد في مؤلفسماته كلها . كما أذا فرى أن الجدول الواضح الذي يقترحه الأب كونغار ، ( DTC ، المقال « علم اللاهوت » ، عمود ٣٥٩ – ٣٦٠ ) هو في حاجة إلى التكميل من همسذه النماجية الخاصة .

٣ راجع ج. تيري «طليطلة » ، ص ٣٥ – ٥٥ . وهكذا عرفوا أولا من أرسطو « ميتافيزيةا قديمة » تشتمل على الكتب المعنوفة بالحروف ، ألفا ، بيتا ، غما ، ثلاثة فصول من دلتا وجزم من الفصل الرابع . ثم تبعها « ميتافيزيقا حديثة » أكمل منها .

وهي ترجمات كان الصقلي هنئري أرستيب قد انصرف إليها (١). لكنه يجب انتظار روبير غروستيت، وغليوم ده موربكيه، وأواخر القرن الثالث عشر، حتى تكمل هذه الترجمات، وتصحح وتستخدم استخداماً واسعاً. فكأنه لم يكن بد من شروحات اسكندر وابن رشد المغرضة لحث المفكرين الوسيطين إلى استعادة الاتصال المباشر. المتواصل حقاً، بنص الاستاجيريتي في حد ذاته.

١ المرجع المذكور ، ص ٥٥ – ٦١ .

# طرح المسألة

### ا \_ المسلك العام

لقد تيسر لنا الآن أن نحصي العناصر الأساسية التي جعلت ، بين يدي علم اللاهوت اللاتيني ، شروط الإخراج الذي تم في القرنين الثاني عشر والثالث عشر . ففي المقدمة ، نقل واسع لما ورد من الآباء اللاتينيين ، احتفظ به ، وظل يتلقى مادته من القديس أغسطينوس ومن القديس غريغوريوس ، ويُشْرَب بالقول الأغسطيني : «كن مؤمناً ، تك فقيهاً » . أما الجانب المطروق حقاً من فكر الآباء اليونانيين حتى القرن الحادي عشر ، فالظاهر أنه كان محدوداً بديونيزيوس المنحول وبعض المنتخبات من الاسكندريين والقبادوقيين . ثم جاءت بعمد ذلك آثار نقلت بكاملها من اليونانية ، ومن خملال هذه الآثار ، الفكر الأفلاطوني . ونحن لانسى أنه قد تأتى للقديس بيرتارد وس أن يذكر أور بجينيس (١٠) .

إن اللاتين ، و لا سيها في مدرسي شارتر وسان فيكتور ، عرفوا آباء الكنيسةاليونانيين منذالقرن الثاني عشر بأكثر مما نظن أحياناً . ثم إن سمعة أوريجينيس المطمون في عقيدته ر بمسا كمانت تمنع ذكره بمسا ينبغي من الصراحة . فحبذا لو أن أبحساناً تاريخية دقيقة تجري في هسذا الموضوع .

ثم اطلع «متأخرو» القرن الثاني عشر ، من خلال ترجمة وضعت في هُنغاريا ، وترجمة بُرْغُننْدْيُو ألبيزي ، بعد ذلك ، على آثار القديس يوحنا الدمشقي (١) . إلا أن بعضهم أساء فهم الدمشقي ، بحيث هوجم بدعوى أنه كان ممثل «الجدل» .

ذلك بأن زاوية «الجدل» كانت وحدها هي التي منها ظهر التراث الإنساني الهلنسي، قبل وصول الترجمات الموضوعة عن العربية، ثم عن اليونانية مباشرة. ومنذ القرن التاسع، وحتى في الزمان الذي كان فيه التأويل متغلباً على العلم بالمقدسات، كان الجدل يعنى بفرض نفوذه أسلوباً لا محيص عنه (۲). وينبغي أن يفهم هنا بمعناه الحقيقي ونقصانه اللذين كان يؤخذ عليها حينئذ، كما حدده «المنطق القديم»: صناعة الجدال، والفصل الصوري من المنطق، وهو أحد فروع «الثلاثي الحلقات». أما الكتب الأساسية التي يدرس فيها، فهي، فضلاً على كتاب «المقولات» وكتاب «المهولات» وكتاب «المهولات»، مقالة في الجدل نجلت على أغسطينوس، وكتاب «الجدل»، الذي ليس لأرسطو بل لشيشرون. وفي نظر النخبة الصالحة، من بين أنصار هذا «الجدل»، لم يكن القصد منه مقاومة لتيار فكر الآباء، ما دامت «صناعة الجدل» تعنى باعهادها كتابا مدرسياً فكر الآباء، ما دامت «صناعة الجدل» تعنى باعهادها كتابا مدرسياً زعموا أنه أغسطيني . ثم لا بد من أن نلاحظ أن الذي ألقى الخلاف

القد عاد روبير غروستيت إلى ترجمة برغنديو وصححها . راجع ج. ده غلنك « دخول يوحنا الدمشقي في العالم الفكري الغربي » ، المجلة البيزنطية ، ١٩١٢ م ، ص ١٩١٨ ثا ؛ هوسديز الترجهات الثلاث الأولى للكتاب « في العقيدة القويمة » في المتحف البلجيكي ، ١٩١٣ م ، ص ١١٠ تا ؛ زيجتي « ترجمة يوحنا الدمشقي اللاتينية الموضوعة في هنغاريا في القسر ن الثاني عشر » ، بودابست ، ١٩٤٠ م . معلومات تكميلية في الموضوع عند موثريه ده فيلار « الإسلام ... » ، ص ١٩ وحاشية ٩ .

لواقع أن هذا الاستخدام « للجدل » إنما نجده منذ ذلك الحين عند الكوين و بجانب أعظم أيضاً عند
 جربير . راجع پاريه ، برونيه ، وترمبليه في « المدارس ... » ، ص ٢٨٢ ، مع المصادر
 المذكورة .

بين غيليوم ده شامبُوه وأبيلارد في بداية القرن الثاني عشر ، هو جدال في الأساليب أولاً . لكن هذا الاختلاف في الأساليب أدى ، في معضلة الكليات ، بأولها إلى الواقعية المحضة ، وبثانيها إلى التصورية التواطئية . وذلك يدل على أهمية البرهان. فالجدل جزء من المنطق. ولا شك أنه عبارة عن كسب عظم يسخر إمكانات العقل الإنساني الاستدلالية للمسائل التي بجب البحث فيهاً . ولكنا بالحدس نتصور الأخطار التي لن تنفك عن أن تلازمه ، وهي أن ُتحوّل البينَى الذهنية إلى أشياء . حتى كان هذا الخطر ، هو بالذات الذي لازم «الجدل» في «المنطق القديم». وقد أدى ذلك ، في ما بن القرنين التاسع والثاني عشر ، إلى تشويه المعضلة بأسرها ، فها يتعلق بالكاليات . كذلك كان الأمر ، مثلاً ، في الجدل بن رُوسَلَنَ والْقَدِيسَ أَنْسَلْمُوسَ . لقد كانَ الأولَ على صوابِ في قولهُ ، من وجه ما . نظراً إلى أحكام النطق وحدهـا ، وهي عنده المنطق كله . ولكنه في الواقع كان مخطئاً . فجاء القديس أنسلموس بعبقريته ، ووضع المشكلة بحدودها الصحيحة التي لا ُبدَّ منها ، فجاوز وكمثَّل مسبَّقاً ، أُطُرَ المنطق القديم . ثم جدَّد الجدول . وزاده مشقة ولَبُساً ، وصول أجزاء الاورغانونَّ الأخرى المترجمة من اليونانية ، ثم من العربية بعد ذلك . لقد جدد هذا الجدال ، كما أنه قسد جمَّده من وجه ما ، ولكنه لم يكن هو السبب في ابتدائه. ولا نجد شيئاً في كتاب « أبيلار دوس » في الجدل ، يدلنا على أن الرجل كان مطلعاً على ذلك « المنطق الجديد » الاحتمال أن يكون ذلك أحد الأصول العاملة في مأساة أبيلار دوس الفكرية .

ثم اطلع الغرب اللاتيني على كتب «التحليلي» و «الجلدل» و «السفسطائية»، فأبرز هذا الاطلاع، في القرن الثناني عشر،

١ المرجع المذكور ، ص ٢٠٢ .

تخطيطاً أولاً في تباين المستويات . ويسعنا أن نرد وصول تلك الكتب إلى حوالي سنة ١١٢٥م ، إلا أن عملها لم يتطور إلا سنوات بعد ذلك . لقد ظهر «المنطق الجديد» في ما بين أبيلار دوس ويوحنا ده ساليسبري (١٠) . وكانت نتيجته الأولى التي بدت إلى الإحساس أسبق ، تفاقم الحطر الذي يشكله الجدل بعد أن كان قد انتهى ، بوساطة كتابي . «الجدل ، و «السفسطائية» ، إلى صناعة حادة تبسط نفوذها ، وتفتن في التقسيات وتفريعاتها بما لم يكن الأبيلار دوس ذاته عهد به . وليس الحطر الذي ينفر د به هذا المنطق الثاني ، متمثلاً في أن تُتصور البنتى الذهنية أشياء وحسب ، بل في خلق كل آلي في منتهى الاتقان ، يدور منعكفاً على ذاته فقط ، أي على منا هو محض فراغ . ولكن ها هما ذان عاملان يظهران : مفهوم للعلم أعم وأعمق ، وإدراك أول لترتيب الا بد منه ، يتناول العلوم وبجعل بعضها خاضعاً لبعض . حتى إذا انتهينا أخيراً إلى بداية القرن الثالث عشر ، وجاءت الترجات عن العربية ، أخذ ذلك الجدل ، القرن الثالث عشر ، وجاءت الترجات عن العربية ، أخذ ذلك الجدل ، القضايا الميتافيزيقية والأخلاقية الأرسطو (٢) . فهل أدى ذلك إلى حل فيه القضايا الميتافيزيقية والأخلاقية الأرسطو (٢) . فهل أدى ذلك إلى حل فيه القضايا الميتافيزيقية والأخلاقية الأرسطو (٢) . فهل أدى ذلك إلى حل فيه القضايا الميتافيزيقية والأخلاقية الأرسطو (٢) . فهل أدى ذلك إلى حل فيه

١ المرجع المذكور . إن جان ثينيو يلاحظ بحق ( « الفكر في القرون الوسطى » ، مجموعة أرمان
 كولين ، باريس ، ١٩٣٨ م ، ص ٥٠ ) ما يلي : إنما أخذ « المنطق القديم » ينتشر بين السنة
 ١١٢٠ م والسنة ١١٦٠ م .

إنا نمود إلى «عهود » علم اللاهوت الثلاثة لنجدها هنا متعلقة بالمرات الثلاث التي وقع فيها الاتصال بأرسطوكا يفترضه الأب كونغار : 1) مرحلة « المنطق القدم » ( القرن التاسع إلى القسرن الثاني عشر ) التي تجعل ، حتى عند القديس انسلموس ، « البحث في علم اللاهوت ... اجسمالا عهد علمي الصرف والنحو » ؛ ٢) مرحلة الأورغانون بكامله في القرن الثاني عشر وهي مرحلة « المنطق الحديد » التي « تجعل علم اللاهوت في عهد الحدل ، بمعنى هذه اللفظة العام ، الذي يفيد اللجوء إلى المنطق » ؛ ٣) مرحلة المؤلفات في الطبيعة والميتافيزيقا والأخلاق في أوائل القرن الثالث عشر ، وهي التي أتاحت لعلم اللاهوت أن يستوي ثابتاً ، « على الأثل مع البير الكبير والقديس توما ، في عهد الغلسفة » . =

الانسجام أم إلى مزيد في الانشقاق ؟

لم يكن النطور ، الذي مرّ به فكر الآباء ، موازياً لنشأة علم الكلام . ولقد نتبيّن أيضاً ، مما سبق ، أنه ليس في هذه النشأة ، زيادة شبه بينها وبين علم اللاهوت ، في تطوره واكمال بنيانه أثناء القرون الوسطى . ففي

إن هذا المخطط يقابل حقًّا تصوراً لنشأة الفكر الغربي في القرون الوسطى جليلا قدره . ويطيب لنا أن نتبناه شرط أن تعدل فيه أشياء . لقد سبق لنا أن رأينا أنه لا بد لما كان يظن أنه وصول أرسطو إلى أوروبا للمرة الثانية ،من أن يضاعف . وها نحن أولاء نتقدم ببعض الاقتراحات . 'لقد رأينا أيضاً أنه ، إن وسعنا أن نجعل وصول « المنطق الحديد » في سينة ١١٢٠م، فإن تأثيره لم يعمم إلا بعد ذلك . فلا بد من أن يكون قــه عاصر ، غير مرة ، استخدام النصوص الـتي و ردت في الموجسة الأولى ، أعنى موجة الترجهات الطليطلية التي أدخلت ابن سينا في المسيحية . لكنهم كان يطيب لهم يومذاك أن يتصوروا نص الشفاء ذاته شرحـــاً نموذجيًّا لأرسطو ( انظر ر . ده ڤو ، ملاحظات ونصوص عن السينوية اللاتينية ، ص١٠) . بيه أن عقوداً بعه ذلك وضعت ترجهات جير ار الكريموني بين يدي القراء اللاتين فضلا على ترجمة جديدة للتحليل الثاني ، ومؤلفات الستاجيريتي في الطبيعيات وشروحها لطامستيوس و الإسكندر الأفروديسي . والواقع أنه سرعان مـا أصبحت هـذه النصوص ضحية الحدل المسيطر ؛ وسوف نرى ، عند ذكر مرسوم سنة ١٢١٠ م ، أنه ليس من اليسير أن نميز بين القضايا المستوحــاة من الإسكندر والمواقف الجدلية المحضة . ثم إن القرن الثالث عشر ، أخيراً ، قــد عرف في أوائله ترجمات جديدة وضعت عن اليونانية ، تلاهـا منذ سنة ١٢٣٠ م ، أرسطو مصطبغــــــاً بالرشدية . فإن هذا الاتصال الأخير يتميز تميزاً واضحاً من حيث التاريخ عن الاتصـــال « بالمنطق الحديد » ، و هو الذي يعود إليه الأب كونغار عندما يتكلم عن « الاتصال الثالث » . لكنه ظاهر أنه لم يكن الاتصال الوحيد الذي تم به الاطلاع على القضايا الأرسطية غير المنطقية . بل نفسيف : هل كان من شأن همذا الاتصال أن يكفي منطلقاً « لعهد الفلسفة »؟ فإن أقبل ما كان متوقعــاً من الموقف الرشدي نهائياً هو أن ينفى علم اللاهوت ذاته كما نفت الفلسفة علم

إذن لم يتطور توالي « العهود الثلاثة » عهد النحو والجدل والفلسفة الـتي يعترف بها الأب كونفار بحق لعلم اللاهوت ، وفقاً لضرب من الحتمية قفى بها اطلاع على أرسطو بتدريبج متز ايد . ذلك بأنه :

ان عهد النحو أي شرح « الصحيفة المقدسة » بإخضاع العقيدة الدينية لقواعد التــأو يل ،
 إن كان يمثل حقاً مسلكاً تقليدياً مستمداً غذاءه من إشارية الآباء في الواقع ، فإنه لم يزدهر بقدر =

الإسلام ينعقد الجدال بن المتكلمين وخصومهم . إن علم الكلام كان رداً ودفاعاً ، فلم يسعه إلا أن يستعبر أساليب عقلية . ولقد يعنينا قليلاً ههنا . أن تكون هذه الأساليب جدلية أو برهانية . إنما يأخذ عليه المحافظون والفلاسفة وجوده بالذات . أما المتمسكون بالمنقول فإنهم ، طبعاً . يرفضون «الأسباب الضرورية» التي يقول بها أنسلموس ، كما يرفضون ما يذهب إليه أبيلاردوس بقوله «نعم أو لاً» . إنما يستنكرون كل تطبيق عقلي على وحي الكتاب . وأما الفلاسفة فإن مزلة يستنكرون كل تطبيق عقلي على وحي الكتاب . وأما الفلاسفة فإن مزلة

<sup>=</sup> ما ازدهر في خضم القرن الثاني عشر في مدرسة دير القديس ڤيكتور . لكن أدواته كانت على أشد ما يمكن صلاحية ، وكان هو مسلكاً يصحبه تفكير منهجي وتصنيف للملوم لا يعلمان حقاً إلا بالاطلاع على « المنطق الجديد » . وهو بالذات المنهج التأويلي الذي احتفظ به الإسكندر الخليزي وكلوردبي وطبقاه في القرن الثالث عشر ، على العلم المقدس .

٢) أما « عهد الحدل » فلم ينتظر « المنطق الحديد » ليظهر . ثم إن « المنطق الحديد » ذات. نم يكن ، في استخدامه المعتدل ، أقل ضرورة « لعهد الفلسفة » من مضمون القضمايا الطبيعية والميتافيزيقية . إن «عهد الحدل » لم ينتظر «المنطق الحديد » . وإن يكن الاهتمام مركزاً ، منذ عصر ألكوين على النقد النحوي ، فإن «عهد الجدل » أيضاً كان منتشراً آنذاك في « التدوين المتعلق بالله » . إنه من الأصح أن يقال إذن أنه كان « للجدل » عهدان . و إنمـــا أحـــدث « المنطق الجديد » ثورته أثناء أحمد عهدي الجدل . فللمنطق « القديم » جدله ، و هو جمله ل مبتور ، رد إلى علم محض بالكلام ، أو هو « فن تخريج كلامي تصوري » كما يحـــده الأب شونو ( « علم اللاهوت في القرن الثالث عشر » ، ص ١٦ ) . وإن شنت فقل إنه عهد از دوج . فيه الجدل بالنحو أو « المنطق بالنحو » على حد قول جان ڤينيو ( المرجع المذكور ، ص ٢١ ) . مع العلم بأنهم كافوا يجمعون النحو والجدل والخطابة تحت مسمى واحد مشترك هو « المنطق » . لكن المنهج الذي لجأ إليه برنجيه أو روسلين كان منهجاً جدلياً هو أيضاً ،يستخد.. « لنفران » قلمًا ويهاجمه في آن واحد . وهو ذلك « العلم بالكلام » أيضاً الذي يعود إليه جدل أبيلار د ولكن ما كان أشد ضبطه وتنظيمه نقداً ﴿ انظر هنا أعلاد ، ص ١٥١ ، حاشية ١ ﴾ . فالمأساة التي أثارها المنطق الجديد لم تتولد من توسيع في الأطر فقط ، ولكن من سوء تأويله أيضاً . إذ أن مًا لم يكن في الطوبيقا والسوفطيقا إلا منطَّمًا صورياً ومبدأ منهجياً ﴿ وَمَنَ المُعْلُومُمَنَ جَهَةَأُخرى أن أرسطو وضع الكتابين الثاني والسابع من الطوبيقاقبل أن يوضح مسائل قيامه ، انظربرهييه « تاريخ الفلسفة » ، الكان، باريس ، ج ١ . ١٧٢ ) أصبح منطقاً مادياً ذا قيمة موضوعية .=

القدم في نظرهم . هي بالذات أن نتصور العقل قابلاً للانطباق في مجال ليس مجاله الحاص . إنهم يرفضون بالذات ذلك الموقف الفكري القائم بين الإيمان بمعناه الحقيقي ، ومجهودهم العقلي . ذلك بأنه موقف وسط يتقيد بله عقل يصر على إقناع الحصم بصدق العقائد ، على أن يجد لهذه العقائد ، بالاستناد المحض إلى أدلة اعتبارية ، حججاً مقنعات . قال

ومن هنا ، بسبب هذا النقض للمعنى الصحيح ، غدا الجدل الجديد بين أيدي بعضهم أشد خطراً من الجدل القديم . وليس لنا ، من هذه الناحية . إلا أن نستمع إلى شكاوى جان ده سالسبري في كتابه « الميتالوغيكون » . ولكنها شكاوى منصبة على ألوان من التفريط ، بل على هؤلاء « المتحجرين » الذين يتهمهم جان بأنهم يزدرون بالمنطق الصحيح ( ولا سيها « المنطق الجديد » ) لصالح جدل سقيم ذهبت به السفسطة كل مذهب .

إنما يقابلنا هنا مجموع من العوامل التساريخية جاءت على طابع في منتهى التعقد ، تنبهنا إليه بعض صفحات للأب شونو ( المرجع المذكور ، ص ١٥ – ٢٠ ) تنبيهاً قوياً. على أنا نعود إلى قولنا : هل كان مجرد الحصول على آثار أرسطو كاملة ، ولكن في زي ابن رشد ، كافياً لحل الأزمة؟ إنمَـا يبدو أن القول الأبسط والأصح هو ما يلي : إن الذي اندرج اندراج الأجزاء الأصلية السائدة في تأليف القديس توما . هو ، في الآن نفسه ، المنطق الجديد والقضايا الأرسطية في الميتافيزيقا والأخلاق والطبيعيات ، وأدوات الفلاسفة الفنية . لكن الأصل الضابط المعنوي في هـذا التأليف إنما جاء من عبقرية القديس توما ذاته . لا شك أن البيئة التي ينمو فيها الأثر الفكري تؤثر ، من ناحية المواد ، على شروط نشأة هـذا الأثر وتطوره ( راجع كونغار ، عمود ٣٦١ ) . كما أن معرفة تلك البيئة معرفة مباشرة جليل نفعها ، بل إنها ضرورية لفهم أثرنا فهماً كاملا : اكمن على شرط أن نذكر تشبيه برغسون ( العرفان الفلسفي ، هلو وسرجان ، باريس ، ١٩٢٧ م . ص ٢٨ تا ) فندع « للأعصار » ( الأصل الضابط المعنوي ) الذي يجر « ذرات الهباء » ( المواد ) أصالته كلها ، التي لا ترد إلى مجرد المعطيات التاريخية . و إلا لتعرضنا إلى ألا نرى الواقعيات التاريخية ذاتهما إلا من خلال أطر مسبقة تصورية ( تصورية مباشمرة ــ هيغل ــ أو تصورية « معكوسة » ــ ماركس ، ــ تقتضي في التاريخ أن يكون جدلا محضاً ) . هذا ونقول في خاتمة هـذه الملاحظة الـتي طالت : إن بيان الأب كونغار ، ربما اقتضى ، في ما نرى ، شيئاً من التنويع والتمييز من النساحية التاريخية فقط . وانه ليقتضي خــــاصة ، حتى لا يشوه معناه الأصيل ، ألا يخرج من قرائنه . ونعني بذلك أن يعلق بالأصول المعنويــة التي يقوم عليهــا التــأليف التومــتي . والتي عرض لها صاحب المقال ، في المقال ذاته ، بضــــــع اعمدة بعد ذلك .

ابن رشد : إن أهل الكلام قد «أخطأوا مقصد الشارع ، وضلوا وأضلوا» (١) .

وإذا ما حددنا علم اللاهوت، في معناه الواسع. بأنه الرغبة في المزيد من التوغل في الغيبيات يكفله عقل أشرق الإيمان فيه ، وسعنا القول: إنه لم يقم ، داخل المسيحية ، لعلم اللاهوت خصم بالمعنى المطلق ٢٠٠ . القول: إنه لم يقم يقم متفقون عليها إجالاً ، وإن لم يقفوا على أساليبه وحقيقته . ويبدو أن السؤال قد طرح في القرن الثاني عشر على النحو التالي: هل ينبغي للعلم بالمقدسات أن يبقى مخلصاً لقراءة الآباء مرفقة بالشروحات ، فيواصل الازدياد من الاغتناء بالأبحاث الفرادية الجديدة المستندة إلى شرح الكتاب المقدس شرحاً رمزياً ؟ أم ينبغي له أن يزيد دائماً إخضاع مصادره ووسائل بحثه للأساليب الجدلية ؟ إنه لسؤال ساء طرحه إجالاً . وإنا لنتبيتن ذلك . بوضوح أشد ، إذا اطلعنا على المنزلة التي تتبوؤها . حول مشكلة العلاقات بين العقل والإعمان ، المباشرات الكبرى في تجديد العلم اللاهوتي ، المتوالية بين القرنين التاسع والثاني عشر . أخيي : يوحنا سكوت إربجينوس ، والقديس أنسيلموس ، والفيكتوريتن أبيلار دوس .

### ب ـــ المراحل الكبرى الثلاث

١ ــ يوحنا سْكُوت إريجينوس . ــ لعل يوحنا سْكُوت لا يرد
 اسمه إلا مذكراً بأوريجينيس مع جانب أقل من العبقرية . وأسلوب أقل

١ فصل المقال ، ص ٣٠ .

٢ ما عدا أشد التيارات تمسكاً بالتقايد أو بالنقل.

وضوحاً . إنه أولاً أقل عبقرية . لقد وجب على إريجينوس أن يسمو بخطته الأفلاطونية وأن يضمها إلى إلهامه المسيحي ضمّاً عضوياً . أمـــا الأفلاطونية المحدثة التي يستخدمها جان سكوت ، فإنه يأخذهــا عن ديونيزيوس المنحول بعد اصطباغها صبغة مسيحية . فجاءت ، مع ذلك ، بما عالجه فيها ، حاجبة من الحبائل والشباك . على الأقل مثل الذي كانت تحجبه الأغنسطية الإسكندرية . بل يبدو فوق ذلك أن هذه الأفلاطونية المحدثة تنفك عن أن تكون كالمأخوذة أخذاً حياً في اندفاع المشاهدة الصحيحة الملقاة في الباطن والتي تدل عليها الآثار الدُينُونيزية . إنما هي ، بخلاف ذلك ، تجذب ، غير مرة ، وتُبثقي على مستواها هي ، أعنى الصعيد الأفلوطيني المحض . التفكير اللاهوتي ذاته . إن مــا استطاعوا أن يسموه ، مع شيء من التسرع . «أخطاءً» يوحنا سكوت ، ليس ، إذا أمعنا فيه النظر ، سوى التباس بن المستويات . إن ما كان يرام منه غالباً ، لدى مفكرنا ، أن يصبح وكأنه يحل محل العلم بالمقدسات ، هو «الفلسفة» . وهو ، بوساطة الفلسفة ، المشاهدة الطبيعية والفكريسة المحضة . فنحن نجد ، عند سكوت إربجينوس ، شيئاً كأنه صدى - لم يقع بعد اتصال - لما يسعنا أن نسميه «تصوف» الفارابسي وابن سينًا . والواقع أن الفلسفتين المتهمتين في الحالين هما متقاربتان بحيث تتطابقان : الأفلاطونية المحدثة التي جاءت عليها «إثولوجيا أرسطو» المنحولة مع أثر اليعقوبية السشرية فيها عند الفلاسفة (١) ، والأفلاطونية المحدثة التي جاء عليها ديونيزيوس المنحول عند إربجينوس . وما دامتا على هذا الوجه . فها تُغريان بهذا التبديل . وذلك بقدر مــا جــاءتا مسترسلتين مع ذاتيها ، غير مهيأتين بحال لإدراك التباين الأنتولوجي بين الحق المخلوق والحق غير المخلوق ، جاهلتين ، كما هي الحال عند

١ نذكر أن الحامع الأول السرياني لمقاطع « اثولوجيا أرسطو » إنما كان ينتسب إلى بيئة سفيروس الانطاكي .

ديونيزيوس المنحول خساصة ، تشابه المقولات ، حاجبتي النظر عن مبدإ التقايس والتناسب . وربما كان الإدراك لمبدإ المقايسة . هو الذي فات ابن سينا بنوع خاص ، وذلك بحيث يعود إلينا شيء من هــذا الفوات ليقابلنا لدى تابعه البعيد دونس سنكوت (١١) . ومن هذه الناحية ، نجد تلاقياً غريباً بنن المشكلة التي أثارتها في الإسلام وحدة الوجود السينوية ، والمشكلة الـتي أثارتهـا في المسيحية وحــدة الوجود الإربجينية . لم يذهب يوحنا سنكوت بحال إلى القول بأن كل شيء هو الله ، كما تسرعوا في عزو ذلك إليه . وإن وعظه الديني ليدعونا إلى ألا نأخذ ، إلا بالمعنى المجازي . الصيغ المطبوعة طبعاً واضحاً بوحدة الوجود والتي رصّع بها آثاره (۲) . كل شيء . في ما يبدو . كان يُعد يوحنــا سْكُوت « ذلك الأغسطيني الذي اكتشف دِينُونِيزْيوس يوماً » <sup>(٣)</sup> إلى أن يكون بمنزلة الممثل القاصر لاستعادة التفكير اللاهوتي الذي ألهمه مسلك الإسكندريين . والحقّ أن الذي يؤنس حاجة ً إلى التوضيح والفصل ، ظلت ثابتة ملحة بعد ذلك ، هو الأمر التالي : إنا نشاهد . في القرن الثاني عشر . سُكُوت إربجينوس تستخدمه التيارات الأغسطينية المحافظة طوراً ، وهي بالذات تلك التيارات التي اتسعت ، عن طواعية ، إلى أن تتخللها القيم السينيوية . كما أنا نشاهده . طوراً آخر . وقد أصبح فريسة الجدليين من أمثال أموري ده بان . وما كان أعظم الحطر آنذاك (؛) . ففي هذه الحال الأخبرة تتحوّل صيغه ، وقسد جرّدت من قرائنهـــا

١ افظر غرديه « ابن سينا » ، RT، تشرين الأول - كانون الأول ، ١٩٣٩ ، من ٥٥٥ ، مع
 الحاشية ٤ ، وص ٥٥٥ .

خاصة في كتابه « في تقسيم الطبيعة » .

٣ راجع م. د. شونو « التشويه الأخبر لعلم اللاهوت الشرقي في الغرب في القرن الثالث عشر » ،
 مجموعة وغست بازر ، لوڤنن ، ١٩٤٧ ، ص ١٧٢ .

و راجع المقدمة التيوضعها جلسون للكتاب « اموري ده بين » من وضع كبيلا ، المكتبة التومستية ،
 قرين ، باريس ، ١٩٣٢ .

ونقلت من المستوى المجازي إلى مستوى المقولات المنطقي القائم على التواطؤ في المعاني . إلى «شاحنات» مربعة تحمل الأضاليسل في جنباتها . لقد حان الوقت الذي أصبح فيه من الواجب أن تجاوز التقريبات التصورية الذهنية السي كان يسع مدرسة الإسكندرية أن تكتفي بها .

٢ — القديس أنسلموس . — وهكذا كان «جدليو» القسرن الثاني عشر ، وأسووهم غالباً ، هم الذين استخدموا يوحنا سكوت إريجينوس ، مها جاء تفكيره مشبعاً بمذهب الإسكندريين . أما القديس أنسلموس فلقد كفيي على الأقل موونة مثل هذا الشوم . والقديس انسلموس سابق عظم ، هو أهل لأن نقف عنده بعض الشيء .

لقد أرادوا أحياناً ألا يروا، في مجهوده النظري، سوى سعي وراء «الأدلة المقنعة» التي تجعل العقيدة مقبولة لدى العقل البشري. فحصروه حينئذ في تيار مقصور على منافاة الجدل. كما أنهم، حيناً آخر، ظنوا، خلافاً لذلك، أنه يسعهم أن يذكروا «عقلانية» أنسلموس، الذي يدعني بأن يثبت بالعقل مسلمات الإيمان، مستندين في ذلك إلى قوله «بالأدلة الضرورية» التي يدعي الإدلاء بها في بحثه في الغيبيات. والواقع أنهم، على الحالتين كلتيها، مخطئون في حكمهم على مبدإ أبحاثه بحد ذاته (۱). أو بكلام أوضح: إن هذا التقدير لآثار الرجل، هو تقدير متأثر بتعريف العلم اللاهوتي وأدواته في البحث، بالوجه الذي استخدم عليه التأليف التومسي ذلك كلة. وهو وجه ما كان ليطوف ببال أنسلموس، في نظرته إلى مسائله.

١ راجع أ. م. جاكين « الأصول المعنوية الضرورية عند القديس أنساموس » ، متفرقات مندونيه
 ح ٢ ، ص ٦٦ تا .

«إن الإيمان يبحث عن الفقه» (١٠) ... « لن تفقه ما لم تومن » ... لقد أقام أنْسَلْمُوس نفسه فوراً في مجال التطلع إلى الإيمان ، كما فعل القديس أغُسُطينوس في زمانه . لم تكن مسلَّمات الوحي المدوّن . ومسلَّمات الإعان كلَّها ، لديه ، إلا في ظروف استثنائية ، «الأصول» السَّي عليها يرتكز علم اللاهوت . كما كان الأمر عند القديس توما بعد ذلك . ولم تكن ، بوجه مباشر على الأقل . قضايا بجب أن يردّ عنها كل ما يُستروح منه الضلال ، مثلها كان الأمر في علم الكلام. لقد بقيت تلك المسلّمات في منزلة «الصفحة المقدسة» التي ينبغي شرحها، والنفاذ إلى المعاني المنطوية عليها . فلا حــاجة . في سياق البحث ، للرجوع إليها ، أدلة «نقلية» لا بُد من التقيد بها . ما دام البحث يسوقه ، فرضاً ، عقل المؤمن فقط ، وهو لا لهتم بالذود عن الإنمان بقدر ما بهتم بأن يسبر أغواره . إلا أن مــا يعرض حينئذ هو شيء " « فوق » « الأُدلُة الإقناعية » شأناً . إنما هو ، بحد ذاته ، في منزلة اجتهاد لتوضيح إنجابي ولإدراك هو ، على سبيل الإنجاب . إدراك أوعى للغيبيات . على أن نعود لنقول: إن هذا الوضع وذاك الإبجاب، لا يقعان في مجــال عقلي هو ذاته ، حتى أنها لا يقعان في مجال يكون فيه العقل ، وهو يتصرف بنوع تصرفه الحاص ، مُضاءً ومسدّداً بالإنمان . إنما يقعان مباشرة في نظّر هو نظر الإعمان ، وأعنى الإعمان الحي . ثم إن « الأدلة المغمور بالإيمان الحي . الذي بات عقل مؤمن مشاهد . أحرى بأن تكون توضيحات وإدراكات بمقام اليقىن . «ما دام دليل آخر لا يقاومها » أو نجاوزها إلى ما فوقها . وهي لا نجوز قبولها على أنها ضرورية بوجه

١ نعلم أن الإيمان الباحث عن الفقه »كان من شأنه أن يغدو انعنوان بالذات اللكتاب بروساوغيون».
 انظر الطبعة والترجمة كويريه ، ڤرين ، مكتبة النصوص الفلسفية ، تمهيد ، ص ٦ ؛ ونص أنسلموس ذاته ، المرجم ذاته ، المقدمة ، ص ٤ – ٥ .

الإطلاق ، بل على أنها في هذه الحال ، أثناء ظهورها (١) . إن عقسل المؤمن هو الذي يقصده أنسلموس ، ثم يقصد عقل الملحد بطريق غير مباشرة ، وبقدر ما قسد بحس هذا الأخير بدعوة الغيب الموجهة إليه (٢) . لقسد جاءت آثاره – إجالاً – تأملاً طويلاً مُغنياً ، في غيبيات الإيمان ، لكي نزداد استمتاعاً ، بوساطة الروح والمشاهدة ، بما سكف لنسا الإيمان به . كما وسعه أن يقول . ليس ذلك كله إنشاء علم لاهوتي بالمعنى الحقيقي ، بل شهادة عما يستطيع العقل الإنساني أن يأتي به ثروة وعربوناً لحياة قائمة على المشاهدة . إن أنسلموس ذاته هو الذي يعين لغرض أبحائه منزلته على صعيد اللاهوت التصوفي ، فيجعله بين إيمان العوام والرؤية المسعدة (٣) . وللقديس توما في العمل فيجعله بين إيمان العوام والرؤية المسعدة (٣) . وللقديس توما في العمل المعروف بالدليل « الأنتولوجي » على وجود الله ، إنه دليل كامل الصحة في حق المشاهد ، لا في حق العالم اللاهوتي الدقيق (١٤) .

إنا نفهم الآن لماذا استطعنا أن نقابل بين موقف أنسيلموس والحل الذي ما زال الغزالي يبحث عنه وكاد يلم به . ثم لم يدركه قط إدراكاً صريحاً . إنما كان حلاً من هذا النوع . ذلك الذي أخذ الغزالي يشعر بالحاجة إليه ، بعد اهتدائه إلى الله المدرك بحاسة القلب . لكن هذا الإدراك ، إنما كانت تحجب الغزالي عنه عقيدة غير منطوية على غيب

١ راجع «مونولوغيون » ، ح ١ ، ١٤٥ . لفهم اصطلاح « الأصول المعنوية الضرورية » في آثار أنسلموس ، راجع بحث ١. م. جاكين ، المذكور أعلاه .

٢ راجع ١. م. جاكين ، المرجع ذاته ، ص ٧٨ ، حيث يذكر المؤلف كتاب أنسلموس « لماذا
 صار الله إنساناً » ، ح١ ، ١ ، ٣٦١ .

٣ راجع « الإيمان بالثالوث » . المقدمة ، ٣٦١ . راجع ا. م. جاكين ، المرجع المذكور .

إ راجع «شرح الأحكام » ١ ، تمييز ١ ، س ٣ ، ف ٢ . – انظر أيضاً « في الحقيقة » ،
 ١٢ ، ١٠ .

باطن جاء الوحي به . وهذه المقارنة ، مع «التحققية» التي ترد التجربة الدينية بها ، والتي اضطر الغزالي إلى أن يستسلم إليها ، تدلان على التوازن الذي أصابه أنسيلموس هنا ، كم كان متعلقاً بأمرين في آن واحد : صحة التجربة الواردة في الباطن ، وصحة المعاني الذهنية التي تقع على تلك التجربة وتلابسها .

هذا وإنا نرى أنسيلموس يتلاقى، في سياق تأملاته، مع ومضات تتناول مُسكمة أو أخرى، أصبحت بعد ذلك عند القديس توما كأنها مفاتح المنهجية اللاهوتية. ثم إنه، أحياناً، يستخدم استخداماً عابراً مسلمات من الوحي المدوّن بمنزلة أصول نجرج منها، عن طريق الاستنباط العقلي، بما عرف، فيا بعد، «بالنتائج اللاهوتية». كما أنه قد يتأتى له أن يتلاقى، عن طريق اصطلاحاته الحاصة، بذلك العرفان المهم الذي به تدرك قياسية الحق، والذي أصبح عند القديس توما أساس كل معرفة لله انطلاقاً من المخلوق (١). هذي دلائل تؤدن بما ورد بعد ذلك، من المحلو بين المستويات. اكنها شهادة أيضاً، عن طريق الرد الفعلي، للعلم اللاهوتي، بأن الحال الستي يقرها في صاحبه، تسعى بحد ذاتها، ولو سعياً خائباً، إلى أن تخرج من حدودها وتجاوز ما هي عليه في ولو سعياً خائباً، إلى أن تخرج من حدودها وتجاوز ما هي عليه في إدراك لله بوساطة تا اف حبتي. هذا مع العلم بأن تلك الحال، بحد ذاتها، قي إدراك لله بوساطة تا اف حبتي. هذا مع العلم بأن تلك الحال، بحد ذاتها، قد تبقى علماً ، لدى المؤمن الذي لا تغمره المحبة، ففقد عياة «النُعمى».

٣ – المدارس في القرن الثاني عشر . – ها نحن أولاء الآن في
 مجادلات القرن الثاني عشر الكبرى . وإنه عهد المدارس والجدال حول

١ راجع ا. م. جاكين ، المرجع ذاته ، ص ٧٤ - ٧٥ ، مع ذكر النص الرائع من الكتيباب
 ۵ مونولو نيون ، . ص ٥٥ - ٢١٦ - ٢١١ .

والكليات » (١). فهناك مدرسة « الاون » حيث كان يعلم أنسلموس الذي هو تلميذ القديس أنسلموس من كنتر بري ، وحيث جاء يطلب العلم أبلاردوس ، مع من أصبح خصمه ، بعد أن كان تلميذه مدة من الزمن ، أعني غيليوم ده سان تياري . فأفلاطونيون يردون على جدلين ، وواقعيون على لفظين ... فمدرسة شارتر تتطرف في أفلاطونيتها ، وتستلهم كتاب والتياوس » (٢) غير مرة ، وتحظى «قراءة » يوحنا سنكوت إربجينوس عندها بحظوة بالغة (١٠) . ثم تجعل باريس غيليوم ده شامنيوه ، مؤسس ملرسة سان فيكتور « الصوفية » بعد ذلك ، على خصام مع أبيلاردوس الذي يأخذ ، بوساطة الأسلوب الجدلي ، في الرد على هولاء وأولئك لحساب حد وسط تصوري (٤) . ونعلم تدخلات القديس برناردوس مستعيداً لذاته دور المحافظ على الإعان ، وهو الدور الذي قام به علماء المسيحية العظام منذ القديم . فحمل القديس مجمع رئيس في سنة ١١٤٨ م ، المسيحية العظام منذ القديم . فحمل القديس مجمع رئيس في سنة ١١٤٨ م ، على أن يبدع أبلاردوس .

وإن وجب أن نرسم تخطيطاً لتيارات العهد، لم يكن بد من أن نلاحظ أن التمييز البسيط بين الجدليين وخصومهم، هو تمييز لا يكفي. هل كان

١ فعلم أن « الجدال حول الكليات » كان منذ القرنين التاسع و العاشر المشكلة النموذجية في القرون الوسطى . وصعوبته الحاصة صادرة من طول المدة التي لم توضع فيها حدوده إلا وفقاً للمنط...ق القديم . وهو المنطق الجديد الذي لم يتح حله فقط ، بل طرحه طرحاً صحيحاً .

كذلك فعل غيليوم ده كونش إذ تصور الروح القدس ونفس العمالم أمراً واحداً . فكيف نذكر هنا تأويلات ابن سينا جاعلا شيئاً واحداً الروح الكلي المماخوذ من الأفلاطونية المحدثة و « روح القدس » في القرآن .

عن نزعات العصر الأفلاطونية ومصادرها ونتائجها في انقرن الثالث ، راجع شونو ، « انتشويه الاخبر لعلم اللاهوت الشرقي في القرن الثالث عشر » ، وهو المقال المذكور أعلاه .

لقد كان هذا إلى حد بعيد عاقبة المنطق القديم وحدوده ، التي هي حدود مجرد علم بالكلام ( عهد از دواج الجدل بالنحو ) استخدمت بغير حق في مقام فلسفة العلوم .

غيليوم ده كونش وجيلبر ده لا بوريه أقل تذرعاً بالجدل هستهوي أفلاطونيي أيلارد وس با إن القول الأصح هو أن الجدل كان يستهوي أفلاطونيي شار تنر مثلما كان يستهوي الفظيين . بقدر ما كان ينظر إليه منهجية القط . فقام جدل أفلاطوني وواقعي متعلق بيسكُوت إربجينوس وبعض الآباء اليونانيين ، كما قام جدل لفظي وتصوري . ثم قام بين الطرفين المحافظون على السنة الصحيحة ، القديس بير نار دوس وغيليوم ده سان تيييري ، والفيكتوريون بعد ذلك (۱) . لم يكن ما أخذوا يبحثون عنه . في ما بلغ من الآباء تقليداً أعمى ، بل استبقاء معنى الغيب أو العثور على هذا المعنى مرتكزاً على تجربة لا ينالها وصف ، تصل بالنفس وبالله ، وعلى قراءة الوحي في نصوصه . إلا أن الواقع في ما يتعلق بغيليوم ده سان تيييري وبالفيكتوريين . هو أن النصوص التي أقبلوا عليها كانت ده سان تيييري وبالفيكتوريين . هو أن النصوص التي أقبلوا عليها كانت نصوصاً تنقرأ من خلال تيار معين ، خططه بعض الآباء . وقاوم تقويم مذهب فلسفي . فليس الأمر حينك متعلق باين ، وإنما أصبح أمر الدينية من حيث كونها في حكم غير منطو على تباين ، وإنما أصبح أمر الدينية من حيث كونها في حكم غير منطو على تباين ، وإنما أصبح أمر الدينية من حيث كونها في حكم غير منطو على تباين ، وإنما أصبح أمر الدينية من حيث كونها في حكم غير منطو على تباين ، وإنما أصبح أمر

القرن الحادي عشر قسطنطين الإفريقي . وإنما أخذ بذلك لانتسابه إلى فنات شرتر أو إلى فئات تشربها بالنزعة . وهي فئات سبقت غيرها ، بل الفئات الطليطلية ذاتها ، إلى الترجمة، وذلك منذ أو الل القرن الثاني عشر . لكنا نجد الرغبة ذاتها في الجيل التالي عند رجل مثل غيليوم دوسان تبيري ( انظر ديشانيه ، غيليوم دوسان تبيري ، المكتبة الوسيطية ، شارل بيار . بروج ، تبيري ( انظر ديشانيه ، غيليوم دوسان تبيري ، المكتبة الوسيطية ، شارل بيار . بروج ، وغيليوم دوسان تبيري وألاطون الأمين ( أفلاطون طيهاوس ) والروحاني العظيم ، صديق القديس براردوس ، هو تأثير ما يزال قوي الدلالة على فزعسات والروحاني العظيم ، صديق القديس براردوس ، هو تأثير ما يزال قوي الدلالة على فزعسات العصر . ثم إن غيليوم دوسان تبيري يعود إلى مفهومات الإنسان عند غريغوريوس النيسي مثلا عاد إلى الأطباء المسلمين أو اليهود الذين ترجمهم قسطنطين ، مخالفاً بذلك التقاليد الإغسطينية الشديدة عاد إلى الأطباء المسلمين أو اليهود الذين ترجمهم قسطنطين ، مخالفاً بذلك التقاليد الإغسان وإسبانيا توجمة كتب كثيرة في العلوم الرياضية ، جامعاً بذلك المواد التي أتاحت لفئة دير القديس فيكتور توسيع النظر إلى « الصناعات الحرة »

علم لاهوتي قائم بحد ذاته .

آلواقع أن الحوار في صميمه يتصل، من وراء المجادلات والتكفيرات، بين مدرسة سان فيكتور الحديثة والتجديد الأسلوبي الذي حاول أبلار دُوس أن يقوم به . ومن الحمق أن نتصوره جدالاً بين التقليدية و «العقلانية» . فإن أبلار دُوس ، كما يقول جلسون بصواب ، ليس «عقلانياً» ، لا في المبدل ، ما دام يصرح بالغيب أنه لا يُدرك في باطنه ، ولا في الواقع ، ما دام لم يذهب قط إلى أن تشبيهاته جاءت تعادل حقيقة العقيدة تعادلاً تاماً (١) . كما أنه وسعهم أن يثبتوا عنده ، إثباتاً بالأدلة المقنعة ، عادى لقول أنسلموس في «الإيمان الباحث عن الفقه» ، والذي ، مع ذلك ، لا يقل انكشافاً عن «الأصول الضرورية» (٢).

لكن ها نحن أولاء نعود إلى الدليل على أن هذا التوازن عند أنسلموس يبقى بأسره مرتبطاً بتقديرات كانت ذاتية محضاً. ربما كان إدراك الغيب الإيماني إدراك مشاهدة ، هو الذي فات أبيلار دوس ، على حين أن أسلوبه الجدلي لم يكن بوسعه بعد أن يؤتي ثماره كلها، لأنه كان ينقصه الشعور بترتيب بعض العلوم فوق بعض . وهو ترتيب جاء بسه بعد ذلك ابن سينا و «المنطق الجديد» (٣) . فإن الأبحاث اللاهوتية ، شاؤوا أم أبوا ، كانت تقتضي ، في ما انتهت إليه ، تمييزات في الأسلوب والموضوع ، والنور الذي في ضوئه أتجرى .

وإنما يأتي ، تثبيتاً لذلك ، ما كان من أمر الفكُتُتوريتين بالذات .

١ راجع « أبحاث في الفلسفة الوسيطية » ، ستر اسبورغ ، ١٩٣١ ، ص ٢٥ .

۲ راجع پاريه و برونيه و تر مبليه « المدارس والتعليم » ، ص ۳۰٦ .

٣ ما أجداه عملا ، من هـذه الناحية ، ذلك الذي يحـاول فيه تقريب و تمييز ، في الآن نفسه ، بن تصورية أبيلار والتصورية التي يقترحها أبو هاشم المعتزلي المعتدل ، ثم الأشـاعرة، أنصار القول بالأحوال بعده . ويسمنا أن نقول : إن ابن سينا ذاته لم يكن خاليــاً من تلك التصورية .

ذلك بأنه ، على صعيد آخر . لم تكن آثارهم أقل اقتضاء لمثل تلك التمييزات . فقد يذكّر هوغ والصوفي ريشار « بالأدلة الضرورية»، تذكراً أشد مباشرة أيضاً من أبلار دوس . ولا شك أنها تهمة باطلة تلك التي اتهموا بها هوغ أنه أراد أن «يثبت» عقيدة التثليث بالبرهان . فان أسلوب سان ڤيكتور هو أسلوب الآباء الإشاري . إنما تستمد «أدلة» ريشار مادتها من الرموز قبل أيّ شيء آخر ، وتبدو آثار هوغ اللاهوتية تمهيداً لفهم الكتاب المقدس «فهما إشارياً» (١). على أنا نعني بذلك استخدام نصوص الوحي استخداماً عقلدياً . تبعاً لتقليد التيارات الإسكندرية في النظر . وهو استخدام لا يتنافى مع البحث التاريخي في النصوص ، بل يفترض هذا البحث مكفولاً في حين أنه يتميز عنه ١٢١ . لقد أخذت التباينات ترتسم بأوضح مما كانت عليه في زمان الآباء . بــل نضيف ما يلي : أجل ، إن ريشار لم يميّز . في ما يبدو ، بنن نور طبيعي ونور فائق للطبيعة في المعرفة . لكن هوغ جاوز هذا الحد إذ أخـذ ، في نظره إلى المعلوم ، بمهـّد الطريق لتمييز أدق بين المعرفة العقلية لله خالق الطبيعة ، والمعرفة الفائقة الطبيعة لله مبدعاً حياة النعمى . ثم إنه يدعو إلى الاستدلال بالمعلول على العلة بدلاً من الدايل الأنتولوجي . في ما يثعلق بالبرهان على وجود الله . وإنما ينطلق ، في ذلك ، من مفهوم الممكن الذي ليس وجوده من ذاته ، سواءٌ أأدركنا الأمر في ما نحن عليه في ذواتنا بالتجربسة الباطنية ، أم أدركناه في المخلوقات التي تطلعنا عليها التجربة الظــاهرة بالحواس (٣٠) . فنتبن هنا ، في وجهين ، منطلق الدليل على وجود الله

المقدمة ، ( PL ) .
 المقدمة ، ( الإيمان المسيحي » ، المقدمة ، ( PL ) .
 المعدمة ، ( PL ) .

٢ فكان بذلك يلتحق ، على وجه في منتهى الصحة ، بمسلك أغسطينوس ذاته .

٣ راجع ا كبريه ، «تاريخ فكر آباه الكنيسة »، ح ٢ ، ٤٤١ وهو يذكر الكتاب « في أسرار ... » ح ١١١٠، ف ١٠٠٠ .

بامكانية العالم ، وهو دليل كان قد ألفه المتكلمون الأشاعرة في بعض تياراتهم التقليدية (١) .

لم ينفصل أبلار دوس عن الڤكتوريين باستخدام العقل إذن ، بل بالقدر الذي يعترف به لهذا الاستخدام . فالإعان مفترض افتراضاً لسدى الڤكتوريين عندما تبدو المسألة أنها مسألة الغيبيات بحد ذاتها ، فيوجه كل شيء إلى المشاهدة وحدها . ونبقى حينئذ في الجو التقليدي ، جو القول: « كن مومناً ، تك ُ فقيهاً » . ما يزال الأسلوب اللاهوتي قائماً على أساس التأويل ، وبالتالي متقيداً «بعهد الصرف والنحو » . لكنه علم لا غاية له إلا أن يكفل الإشارية ثباتها . بيد أن الاهتمام بالتوضيح الأسلوبي يأخذ بالظهور . بل إنا ، كما نرى بعد ذلك ، نشاهد الاهمام بترتيب بعض العلوم فوق بعض، يقوى ويشتد ويتجاوز ما انتهى إليه عند فئة من أنصار « الجدل » . إلا أنه عند أبلار دوس ، على العقل بحد ذاته يطرح السوال أولاً . ممع ملاحظة أنمه سؤال يطرح دائمماً في ضوء الإىمان . فالنص الوارد في «تاريخ الكوارث» مشهور : «كان طلبتي يطالبون بالأدلمة البشرية والفلسفية ، فيقولون : إن المرء لا يسعه الإممان إلا بما فقه أولاً » . (٢) فأدى ذلك إلى تقرّب من معطيات الغيب جاء فكرياً ، وإلى تلك المعالجة الجدلية المستندة إلى المنهج المعروف بمنهج « نعم أو لا » والتي ُتخَنْضَعُ لها « أمهات المراجع » .

وها هي ذي حدود الجدال تضبط هذه المرة ضبطاً واضحاً . إن ما لدى طلبة أبلار دوس من نهم فكري ، يدلنا على أنه لو استبقي الجو الذي فيه لا بكون «الفقه» إلا تابعاً «الإمان» ، لكاد هاذا الجو

١ راجع مثلا الباجوري ، جوهرة . ص ٢٣ -- ٢٦ .

۲ « تاریخ الکوارث » ، ف ۹ ، فی PL ، ح ۱۷۸ ، ۱٤۰ – ۱٤۱ . – راجع پاریه الخ ... « المدارس والتمليم » ، ص ۶۵۲ و ۲۹۲ – ۲۹۷ .

يؤدي ، بخلوَّه من كل تباين باطن ، إلى نوع من أغنسطية الخواص . أو بكلام أصح ، لكان قد قَوَى ، في هذا القرن الثاني عشر اللاتيني ، الاهتمام المفرط المتواصل بالصيغ المجازية ، ثم أدى ، بعد ذلك ، إلى تأويل هذه المجازات بتأويل قائم على التواطؤ . ويشهد لذلك الوجهُ الذي كان الشارْتُريُّون «يقرؤون» عليه أفلاطون وسنكوت إرنجينوس . لم يكن بد إذن من أسلوب آخر وتمييزات أخر . ونفهم القلُّق الشديد الذي كان أبـلارْدُوس يعلن عنه لدى مشاهدته جدله يُرفَض رفضاً باتاً لا مرد له . ولكنه هل أدرك حقاً ، أو كان يسعه أن يدرك الإصلاح اللاهوتي المنشود ، في حقيقة ذاته ؟ هل كان شأن الوحي المدوّن أنّ يبقى دَائماً نصوصاً تشرح، أو أمهات مراجع يستشهد بها الإثبات(١١) ؟ هل يتأتى للعمل التمهيدي الذي يقوم العقل به ، أن يتطور تطوراً مشروعاً، كما كان الطلبة يطلبون . فما يبدو ، تحت الضوء العقلي وحده . وبكلام آخر : لقد تم بعد ذلك تمييز بن العلم الدفاعي والتمهيدات الإممانية من ناحية ، ثم وظيفة علم اللاهوت الإشراقية من الناحية الأخرى . فهل كان من شأن هذا التمييز أن يبقى مجهولاً . وما هي الالتباسات التي تُدفع عن هذا الجهل تُمناً ؟ لكن هذي أسئلة وردت ولما لكن جيدلُ أبالأرْدوس قادراً أن نجيب عنها ، بل بالأحرى لم يكن بوسعه أن يطرحها طرحاً واضحاً . كان الاصطلاح ما يزال مضطرباً (٢٠) . وما دام الأمر

إنما يصبح ذلك في جو « الصحيفة المقدسة » المحض ، إذ أنه يقوم في ذاته بأمر تكلف به وظيفة العقل التأويلية .

٢ راجع عند پاريه النج ، « المدارس والتعليم » ، ص ٣٠٠ و ٣٠٤ ، البحث في اصطلاحات أبيلار د المقدمالية في اللاتينية للاصطلاحات علم ، اعتقاد ، ظن - فقدم ، عدرف ، فهم ، النج ... وقبل ذلك بقليل (ص ٢٩٨ ، حاشية ٢ ) ، ضبط شروح أبيلار د في المكمم المشهور المقديس غريغوريوس : « لا يستحق الإيمان شيئاً ما دام العقد لل البشري يوفر له التجربة » .

يتعلق بتمبيز واضح بين المعرفة الطبيعية والمعرفة الفائقة لاطبيعة ، كسانت نظرية الإشراق الأغسطينية عائقاً ، وهي نظرية يذهب أبيلاردوس إليها وقد أمدها ابن سينا بأسلحة جديدة . وقصارى القول : كان ينقصهم ، على الصُعُد كلها ، مبدأ إفراز يستقرون عليه . فلا بُد لهم ، مادياً ، من مورد الترجات العربية ، ومعنوياً ، من مورد القديس توما .

إنا نتبيتن بكل ذلك الـذي سلف ، كيف كانت مشكلة العلسم بالمقدسات مطروحة في المسيحية الوسيطية ، كما بلغها ابن سينا وأرسطو على ما نقله العرب ، بغض النظر عن الترجات التي وضعت مباشرة عن اليونانية وابن رشد . فلهـذا المورد الذي جاء من الحارج أهمية عظيمة . إلا أن الأصل الأساسي الذي انضم إليه ، كان هو ذاته أصلاً ضخم التروة جدد هو ذاته ، بمهيآته السابقة ، المورد الدخيل ووجتهه .

فيبدو جلياً أنه من العبث ، هنا أيضاً ، أن نحاول البحث عــن تجاوب مــا بين المقالات اللاهوتية والمشكلات المختلفة التي أثيرت في علم الكلام أثناء نشأته . أجل ، لقد كان المشرف على نشأة هذا العلم ، هي أيضاً ، تطبيق الجدل على وحي مسلم به .

لكنا لا نلبث أن نتبن فرقين أساسيين بين الطرفين :

أولاً لا يقتضي الوحي الإسلامي المدون وحياً ينطوي ، بحد ذاته ، على غيبيات . فلا داعي لقيام ذلك الجدال كله الذي يدور حول تعيين وظيفي العقل في تأويل الوحي وإنشاء العلم اللاهوتي . وهو ، في صميمه ، قطب الجدال الذي عليه يرتكز الحصام بين الإشارية والجدلية ، بين الفكتوريين والقديس برنار دوس من ناحية وأبلار دوس من الناحية الثانية (۱) . لا شك أن ما يُعنى علم الكلام بأن يدلي به ، هو ، بوجه

لا شك أن مشكلة تأويلية - إلحدال بين « المتقدمين » و « المتأخرين » حول التأويل-طرحت في علم الكلام . لكنها مشكلة تولاها الجدل أو بالأحرى أنها تتغذى من الجدل و تغذيه في الآن نفسه .

عام ، «الأدلة » على العقائد (۱) . فلم يكن نور الإيمان هو الذي بعث على نشأته ، في نهاية الأمر ، (وسترى أن المسألة لم تطرح على هذا الوجه في الإسلام) ، بل الواجبات العقلية المحضة التي تنطوي عليها الشريعة الموحى بها (۲) . ففي الكلام الأشعري ، على الأقل ، إنمها الشرع وحده هو الذي يدفع ، بعد وروده ، إلى العمل العقلي . وهذا يودي بالتصديق العقلي الذي يقتضيه الإيمان ، وبالمجهود الجدلي الذي يبذله العقل في عمله على نصوص الوحي ، إلى أن يدخلا متواطئين على صعيد واحد في الحكم الذي يفرضه الشرع الموحى به على المؤمنين . أو ليس من الجدير بالانتباه أن تدل هذه اللفظة «حكم» ذاتها ، في آن واحد ، على تلك الحالة الشرعية الوضعية وعلى عمل العقل من حيث إنه عملية على تلك الحالة الشرعية الوضعية وعلى عمل العقل من حيث إنه عملية الفكر الواقعة بعد التصور الذهبي البسيط ؟ هذا مع العلم بأن اللفظة التي تدل ، في المنطق الصوري ، على نتيجة هذه العملية ، هي اللفظة ذاتها ، أي «التصديق » ، الذي يعني الإذعان والإعان (۱۳) ؟

ودونك الآن الفرق الثاني : إن لم يكن الوحي كشفاً عن غيبيات باطنة ، وليس للكلام أن يعنى مباشرة بوظيفة إشراقية ، أصبح الهمام الكلام بعد ذلك ، أشد تركيزاً على القيام بوظيفة الدفاع عن العقسائد والرد على البدع والأضاليل . فتصبح وظيفتا العقل في الإشراق والدفاع ها النتين لا يميز بينها . وعندئذ يزول كل داع إلى الحصام الذي يتنازع أبلار دوس لاهوتياً وأبيلار دوس منطقياً ، إذ أنه خصام ينطوي عليه بالذات جدل الرجل في صميمه . فالجدل في علم الكلام ، كأنه في

انظر تحدیدات علم الکلام کها تذکر فیمها بعد الجز، الثالث ف ۱ ، مقطع ۱ ، ب .

٢ و بالتالي الحكم الذي يجدر أن يعتر ف بــه للبحث في علم الكلام كما سوف نرى ( المرجع المذكور ،
 مقطر ٤ ، ح ) .

الواقع أن التصديق الإيماني هو حكم حقاً . لكن وحدة الاصطلاح تدلنا على أن فعل الإيمان لم
 يحدد بالنور الذي يكون في ذاته و باطنه فاثقاً الطبيعة .

داره . ولقد لاحظنا ما يلي : إن المناقشة لم تدر بين كلام جـــدلي وكلام غير جدلي . بل بين الكلام وجدله كله وبين رفض شرعيته رفضاً .

في هذا القرن الثاني عشر ، كان علم الكلام قد أدرك . مع الرازي ، إحدى ذراه في طريقة «المتأخرين» . والمسألة التي بقي عليه توضيحها آنذاك لم تكن في أن يتبيّن طبيعته وحقيقته ، بل منهجيته وأساليبه . فإ عسى أن تكون وجوه الاستدلال التي يجب اللجوء إليها في الرد على «الملحدين» ؟ وما هي الأهمية التي ينبغي أن تعلق على «المتمهيدات الفلسفية» ؟ هذا مع العلم بأن النفع المحدود الذي تأتي به هذه التمهيدات بحد ذاتها ، في الفصول الأخرى . يبدو أقل شأذاً مما تحمل بن جنباتها من معلومات مقبولة لا تتنافى مع الشريعة .

أما علم اللاهوت المسيحي ، فإنه ، في هذا العهد ذاته ، ربما قد زاد إدراكه لوظيفته الإشراقية عاكان عليه في ما مضى . والواقع أن موغ ده سان فكتور وأيلاردوس كانا متفقين على أن يدركا ، من خلال المعنى الظاهر . فقه الغيبيات (١) . لكن الأول كان يطلب هسذا الفقه بطريق الإشارية ، على حين أن الثاني كان يريد أن يطبق عليسه الاجتهاد العقلي كله بحد ذاته . غير أنه يلجأ إلى هذا الاجتهاد مستخدماً جدلاً تسلمه ولما تستقم معالمه وتكتمل ، ساء اتصاله «بالمنطق الجديد»، وجاء خالياً من كل شيء يمت إلى علم النفس والميتافيزيقا . ولا نشك أن هذه المسألة مسألة منهجية في أساسها . ولكنها مسألة حقيقة «وطبيعة » أيضاً . ذلك بأنه . إن لم تتناول موضوع العلم بالمقدسات ذاته ، فإنها ، على الأقل ، تتناول الضوء الحاص بهذا العلم ، وتنظمه علماً قابلاً للنقل والتبليغ .

١ راجع في هذا الموضوع البحث القيم عند پاريه ، الخ « المدارس والتعليم » ، ص ٣٠٢ .

# عناصر الحل المادية

لقد وضّح القرن الثالث عشر المسائل التي لم تطرح في وضعها الكامل في القرن الثاني عشر . فاستطاع بهذا التوضيح أن نجد لها الجواب الصحيح . ولكي ندرك هذا الجواب في بنيته المعنوية ، نمضي ، إن جاز لنا القول ، من الظاهر إلى الباطن . فقبل أن نتساءل عن طبيعة العلم بالمقدسات ، نحاول أن نصف أجهزته . أعني : الجهاز التدريسي الذي كان التعلم يرتدي به حينئذ . والردود الفعلية التي أثارتها ، على الصعيد الرسمي ، الرجاتُ الموضوعة عن العربية .

#### ا \_ المصطلحات والتمييز بين الفنون

إنه يصعب علينا ألا نحكم ببعض الاستعجال على افتراض مينغيش آسيين (١١١ . حينما يستنتج . من مقارنة عامة جداً بين تصميم «الاقتصاد»

١ لقد ورد النص في الفصل السابق ، ص ٣٧ ، حاشية ٢ .

( وجود الله . صفاته . رسله . الأخرويات ) وتصميم «الحلاصة اللاهوتية» . احمالاً بأن يكون الأول قد أثر في الثانية . فضلاً على أنه كان للقديس توما ، بوساطة ريْمُونْد مَرْتينْوس أو بوساطة أخرى ، معرفة «بالاقتصاد» مستقصاة . على حن أن الصحيح ، الذي شك فيه ، ما جاء على خلاف ذلك . وهو أن العالم اللاتيني كان مطلعاً ، في القرن الثالث عشر ، على المؤلف المشهور الذي وضعه يوحنا الدمشقي . ولقد رأينا أن الناشرين الغربين استطاعوا ، بدون مزيد في التصنيع ، أن يقسموا المئة فصل من الكتاب «في الإيمان المستقيم» ، تبعاً لاتصميم العام الذي جاءت عليه أحكام «اللومباردي» . أما تكييف «الأحكام» المذهبي ، فإنه يبدو ، بحد ذاته ، كالحاتمة لما سبقه . حتى إذا قصرنا النظر على الأطر العامة . بغضة عن مبدإ البحث والنمط الذي ينتظم به بيان المواد ، فإنه يسعنا أن نجد هذا التكييف ، والنمط الذي ينتظم به بيان المواد ، فإنه يسعنا أن نجد هذا التكييف ، كأنه مخطط ، في كتاب « تقسيم الطبيعة » ليسكوت إريجينوس (١) ، كانه عظط ، في كتاب «وغ ده سان فيكتور «في أسرار الإيمان المسيحي» . ثم

١ " الأحكام " :

الكتاب الأول : في الثالوث ، علم الله وإرادته .

الكتاب الثاني : في الخلق ، الملائكة ، السقوط والنعمي .

الكتاب الثالث : في التجسد ، الفضائل والمعاصي ، والوصايا .

الكتاب الرابع: أسرار الكنيــة والأخرويات.

<sup>«</sup> في تقسيم الطبيعة » :

الكتاب الأول: في الوحدانية والثالوث.

الكتاب الثاني: في الأسباب الأولى ( المثل الإلهية ) .

الكتاب الثالث : الخلق و السقوط .

الكتاب الرابع والخامس : الفداء ، التقديس والأخرويات .

إن فن «الحلاصات» ذاته ، أخيراً . ظهر قبل ١١٥٠ (١) ، أعني قبل وصول الترجات الطليطلية . وشتان مسا بسين هسذه «الحلاصات» والتنسيق الذي جاءت «الحلاصة اللاهوتية» عليه . لكن «الاقتصاد» ليس أشد شبها بها . وحسبنا تعليلاً كافياً لذلك التنسيق ، أصالة التأليف الذي جاء به القديس توما ، جامعاً بين ما نقل عن الآباء وما نقل عن العهود الموطئة للمدرسية (٢) .

فيسعنا أن نتبين في مؤلفات هذا القرن اللاهوتية ، نَمَطَيَّن في بيان المواد : نمط المجموعات الكبرى المنسقة ، تزداد ضبطاً «بالحلاصات»، ونمط الأبحاث الفُرادية ، مثل آثار القديس أنسيلموس والكتاب «في الثالوث» لأبلار دوس ، وغير ذلك . على أن النمطين مستقلان عن الموقف

١ أحكام اللاهوت ، وهو كتاب منسوب إلى أحد أتباع جلير ده لا پوريه يجب أن يرد تاريخسه إلى حوالي السنة ه ١١٤ م : ١) خلق العالم ؛ ٢) خلق الإنسان الأول وحرية الاختيسار ؛ ٣) الخطيئة الأصلية ؛ ٤) سر التجسد ؛ ٥) في أسرار الكنيسة ؛ ٦) في الوحدانية والثالوث . فإن التصميم كما ترى هو من تصميم اللومباردي والقديس توما أبعد بما كان عليه التصميم العسام للكتاب في تقسيم الطبيعة . وكذلك كان من خلاصة الأحكام التي يبدو أن القول بنسبتهسسا إلى هوغ ده سان فيكتور هو قول يجب التخلي عنه تخلياً نهائياً .

لا نعتر ف بأنا لا نرى ضرورة اللجوء إلى تأثير « الاقتصاد » ( وهو أمر يتوقع بدون شك مسن ميغيل آسين أن يكون قد اقترحه ) لتعليل « البدعة » التي اتهم بهسا بعض المؤرخين المنسأخرين ( مثل دوم شتولز ) القديس توما :

في تمييز د الواضح بين البحث في الوحدانية و البحث في الثالوث ، و هما بحث و احد غالباً ،
 عند الآباء اليونانيين ويوحنا الدمشقي ، و حتى عند الدتين قبل ذلك ؛

في جعله البحث في الوحدانية بحثاً مستقلا يعالج في مستهل الخلاصة بدلا من أن يباشر علم
 اللاهوت بالبحث في الثالوث.

و إنّا تعتقد أن هذه « البدعة » تعلل من فاحية بتأثير المتيافيزيقا الأرسطية ، ومن فاحية ثانية بأسباب ذاتية لازمة للتأليف التومستي . وهي تعلن قبل كلّ شيء بنظرة أشد وضوحاً إلى العلم اللاهوتي محدداً بضوئه الخساص بقدر مسا هو محدد بموضوعه المعنوي ( راجع غانيبيه « مشكلة علم اللاهوت الحالية » . في مجلة « توما الإلمي » ، بياستترا - ١٩٤٣ ، ص ٢٥٨ ، ٢٥٩ ) .

الأساسي الذي كان عليه الجدل . أما الموقف «الجدلي» فهو الذي يؤخذ غالباً في المدارس . لكن منهجية سان ڤيكتور الإشارية لم تكن أقسل من غيرها تخصصاً بالتعليم . ولذلك نرى من الأولى أن نقول : إن منهجية التعليم ذاتها ، أي العبور من «القراءة» إلى «المناظرة»، هي التي تطورت فنشبت جذورها في الجدل ، فأثرت بدورها على استخدامه ، فأخرجته من الإطار المنطقي المحض ، وأمدته بالعلم الديني غذاء . ولقد وقع ذلك كله بالذات أثناء الفترة التي أتسح فيها لذلك الإطار أن بجد في مناوله مواد فلسفية جديدة .

وقبل الحوض في وصف هذا التطور ، ينبغي لنا أن نوضح مسألة تتعلق بالاصطلاحات (۱) . إن فكر الآباء اللاتينيين ، في عهده القدم ، لم يعرف الاصطلاح «علم اللاهوت» ، بل الاصطلاح «العقيدة المقدسة» يشمل به كل ما يتعلق بالبحث عن الوحي المسلم والنظر فيه . كان «علم اللاهوت» ، في نظر الآباء اللاتينيين ، أشد جدارة بالدلالة على المعلومات الكاذبة في اللاهوت لدى القدماء الوثنيين (۱) . وكانت النهضة الأولى ، في القرن التاسع ، قد فضلت استخدام اصطلاح «الأدب الألمي» أو «المعارف الألمية» ، بمعنى الاطلاع الواسع على الجزئيات البهمي » أو «المعارف الألمية» ، بمعنى الاطلاع الواسع على الجزئيات الشرح في علم الصرف والنحو . فكان سنكوت إربجينوس وحده ، الشرح في علم الصرف والنحو . فكان سنكوت إربجينوس وحده ، لتمسكه الشديد بديونيزيوس المنحول ، يذكر علم «اللاهوت الإثباتي» المسلمي » ، طريقين تؤديان إلى معرفة الله (۱) . أما في القرنسن أو «السلبي» ، طريقين تؤديان إلى معرفة الله (۱) . أما في القرنسن

١ وهذا بحث يقابل البحث في الاصطلاحات اليونانية الذي ورد في الفصل السابق ص ٥٠ --

هذا ما نجده عند تر توليانوس و القديس أغسطينوس و فارون ، ثم في مستهل القرون الوسطى عند القديس ايزيدوروس الأشبيل .

انظر الجزء الأول من الكتاب « في تقسيم الطبيعة » .

الحادي عشر والثاني عشر ، فالاصطلاح الغالب هو «الصحيفة المقدسة» الذي يتناسب مع أساليب الزمان التعليمية التربوية وسنعود إليهما . أمما القديس أنسيلموس ، فإنه بجهل الاصطلاح «علم اللاهوت» ، مسع أن أبحاثه الفُر ادية هي . منذ ذلك الحين . عمل لاهوتي أولاً . وكان أبـلارْدوس هو الذي عوَّد عصره على هذا الاصطلاح . إنما يعني به ، في كتابيه « علم اللاهوت المسيحي » و «المدخل إلى اللاهوت » . الاجتهاد لفقه الوحى فقهاً عقلياً . وهو إدراك واضح عنده لما كان قد باشره في مقالته « في « التوحيد والتثليث الالهي » حيث يبرز البحث اللاهوتي بحد ذاته مستقلاً عن «الصحيفة المقدسة» . وربما نال التبديع أسلوب هذا البحث بأكثر مما ناله هو أصلاً ، في مجمع سنواستون . سنة ١١٢١ . ولكن مها أفرط أبِلارْدُو س في الجدل . فإن إفراطه لم نمنع عمله من أن يكون خطوة حاسمة . فظل الاصطلاح «علم اللاهوت» مستمراً انتشاره . منطلقاً ، هذه المرة ، من معجم الآباء اليونانيين ، لكن على نقص في دقة المعنى ، عندما تولی هوغ ده سان فیکنتور بدوره شرح آثار دینُونیزیوس المنحول . فأخذ «علم اللاهوت» يدل . بمعنى واسع جداً ، عملي «الكلام في الأمور الإلهية» . وهو يعني . حسب الظروف ، نص الوحى ذاته ، أي ما كإن «الصحيفة المقدسة» سابقاً ، بقدر مـا يعنى الاجتهاد للنفاذ إلى ذلك النص في باطنه . وسواءٌ أكان هذا الاجتهاد بالعقل فيؤدي إلى علم اللاهوت الإثباتي بالطريقة الإشارية أم كان بما فوق العقل فيؤدي إلى علم اللاهوت السلبي أو التصوفي . (١)

ا فيعود الاصطلاح بذلك إلى اصطلاح سكوت إرجينوس ، ويلتحق به من هذه الناحية ، بسبب الاشتراك في أصل و احد .

## ب ـــ منهجية التعليم و تطوره

إلا أن هذه المسألة المتعلقة بالاصطلاحات ، مها قويت دلالتها على طابع مشكلتنا ، ليست مع ذلك إلا فرعية . وحسبنا ، للاقتناع بذلك ، أن للاحظ أن اصطلاح «العقيدة المقدسة» ، هو الاصطلاح الذي استخدمه القديس توما حينها أقبل على العلم اللاهوتي ذاته ليحدد بنيته (١) .

فالأهم منه أيضاً ، هو تطور الأسلوب في الإبانات التعليمية . لقد رأينا العلوم الإنسانية بقيت ، حتى القرن الثاني عشر ، منسقة في الصناعات السبع الحرة (٢) كما كانت عليه في الفكر القديم ، يكللها ، هي ذاتها ، «العلم الإلهي » ، أي النظر في « الصحيفة المقدسة » مفسرة مشروحة . إلا أنه ، منذ القرن الثاني عشر ، أخذت هذه الأطر التقليدية تتحطم ، ولو كانوا يحتفظون بها على الصعيد الرسمي . لا نذكر هنا مسذهب «الكرنفيسيين » النفعي ، واقد هاجمهم يوحنا ده ساليسبيري بعنف شديد . لكن ها هي ذي مدرسة شار "ثر ، مع أفلاطونيتها . تعلن بأن تقف اصطلاح الفلسفة ، أي الفلسفة وقد كلتها ، في درجة سامية ، «الصحيفة المقدسة » ، على البحث في «ما كان حقاً » ، كما يقول غيليئوم ده كونش .

١ راجع « الحلاصة اللاهوتية » الحرم الأول ، السؤال الأول .

كانوا يتصورون اللفظة « صناعة » مرادنة للفظة « علم » أو « منهنج » . راجع ما يذكر ه پاريه ( في « المدارس و التعليم » ، ص ١٠٤ ) من الكتباب الديداسكاليون للمفكر هوغ ده سان ڤيكتور . لكنا نجد التمييز التالي في المصدر ذاته : « تقال الصناعة في معالجة ما يكون قابلا للاحبال أو آملن ؛ ويقال المنهنج إذا ما عولج ، بمناظرات صحيحة ، ثبي يتعلق بأمور لا تكون إلا بما هي عليه » . ثم إن بويسيوس كان قد ترجم اللفظة المقابلة للفظة « علم » في اليونانيسة بالمفظة اللاتينية التي تقابل « منهنج » في العربية . ولم يميز بين « العام » و « الصناعة » تمييزاً حقاً إلا بفضل أرسطو وكتابه « التحليلي الثاني » . ( المرجع ذاته ) .

ففصلت فروع « الثلاثي الحلقات » عن الفلسفة عندئذ . وشملت هذه الفروع بالاصطلاح « فن الخطابة » ، فلم يكن لها إلا قيمة تمهيدية . أما « الرباعي الحلقات » فأصبح الفلسفة بمعنى جديد ، وأخذ يتطور كله في جو أفلاطوني ، حيث تتبوّأ «الرياضيات»، وقد عرفت بترجمات حديثة. مقام الشرف. ولقد استعار منه غـلمْيُـوم ده سان تُـيـرَّي ذاته بعض الأدلة اللاهوتية (١). أما هوغ ده سان فكُنتور ، فإنه محتفظ في وجه الشَـرْتُـريّـن ، بتنسيق « ثلاثي الحلقات » و « رباعيها » . ولكن تبعاً لتمييزات وترتيبات أشد جراءة . كذلك هو الأمر في تصنيف « الديدَسُكالْيُونَ» الذي تناولناه بالبحث في فصل سابق (٢) . فلم تظل الصناعات هنا سبعاً فقط ، بل أصبحت إحدى وعشرين . تضمها كلها التسمية المشتركة «فلسفة» . وأخذ « علم اللاهوت » بالظهور في دورة « العلوم النظرية » . إنَّا لم ننته بعدُ إلى الترتيبات التومستية المحكمة ، واكنا نشعر باجتهاد في تنظيم يتخلله العقل، يحل محل تصنيف الصناعات السبع . القائم على الإدراك التجريبي المحض. وهذي بواكبر ظهرت ولما تنضج . أنتجها تأثير العلوم العربية الرياضية الجديدة معرفتها ، أو «المنطق الجديد» الحديث اكتشافه . وبوسعنا أن نضيف إليها ما ظهر ، قليلاً بعد ذلك ، وهو التصنيف الواضح الــذي يتناول العلوم ، ووضعه ابن سينا على أساس أرسطى . وهو تصنيف يقوم على الإدراك الذهني في مختلف الدرجات التي تقع في متناولنا ٣٠٠ .

ا إن مدرسة شارتر تضع بذلك ، من ناحية شكلية فقط ، و بشيء من التعثر ، المحسالم التعييز ات المقبلة . فإنها تمهد لحذه التعييز ات بمعنى أنه و جب على الفلسفة ، في الاصطلاح التومدي الأرسطي، أن تستمد موادها من تفكير صحيح « في الأشياء » . و لكنها فعلت ذلك بشيء من التعثر الأنها لم تر أن تلك الوظيفة الادبية الا تفصيل المنطق عن الفلسفة و أن المنطق شيء يختلف كل الاختلاف عا هو مجرد تدريب عنى الخطابة . فبقدر ما كانت الأفلاطونية تميل إلى « تشييي » « الأطر المنطقية كانت تنحرف بالشرترين عن الصواب .

۲ راجع هنا الجزء الأول . ف ۲ . ص ۲۲۷ – ۲۲۸ .

٣ المرجع ذاته . ص ١٨٦ ، حاشية ٢ .

فهذا إسهام من الطراز الرفيع ؛ لكنه ، فيا يبدو ، لم يكن له بد من أن ينتظر القديس توما حتى يُستَخدم ويفهم فها صحيحاً . وفي هذه الناحية بالذات ، كان تأثير المورد الثقافي انعربي الإسلامي مخالفاً بتوجيهه إذن ، التقاليد السُنتية الإسلامية مهاشياً مع الاجتهادات الطليقة التي جاءت بها «الفلسفة» . وهي اجتهادات مركزة كلها ، بحد ذاتها ، على الفكر اليوناني القدم .

إلا أنه ، في القرن الثالث عشر ، ما يزال علم اللاهوت ، مع ذلك ، في أسلوب عرضه لمواده ، قراءة « للصحيفة المقدسة » . فالنص « يقرأ » ويفسر ويشرح . وتعليم اللاهوت ، في ذلك ، إنما ينسلك في مسلك « الصناعات » (۱) . بل إنه يتبني هذا المسلك بصورة فائقة ، ما دام « النص » . في الأساس ، ليس عمل أستاذ هو بشر ، بل هو كلام الله . وعلى كل حال ، مها غدت المادة التي تعلم ، كان سياق « القراءة » يسير على نمط واحد ، وصفه جان ده سالسبيري في كتابه « ما وراء المنطق » وصفاً جيداً : التمهيد يُرد فيه النص إلى قرائنه ؛ والبيان وهو النطق » وصفاً جيداً : التمهيد يُرد فيه النص إلى قرائنه ؛ والبيان وهو التفسر بالصرف والنحو ، و « المقصد » وهو النظر في المعنى الحقيقي ، أو البحث عن فكر صاحب النص في مضمونه العقدي (٢) . و « المحديفة المقدسة » ، جاء أسلوب فإذا كان الأمر تعلياً لاهوتياً أساسه « الصحيفة المقدسة » ، جاء أسلوب ذاتها عادة – في القرن الثاني عشر على الأقل – على أساس تفسير أو

١ وإنما يبدو هذا حقاً في منهج التعليم أثراً مباشراً لبقاء عهد النحو ، مهاكان من أمر الجهاز الجدلي
 الذي كانوا قد تلقوه من ناحية أخرى .

بان يوحنا ده سالسيري يلخص ، بالتفاصيل والتلويخات اللازمة ، النمط التعليمي الذي كسان يسير عليه برناردوس الشرتريزي وأستاذاه غيليوم ده كونش وريشار الأسقف . للمراجع والتحليات انظر باريه ، المدارس والتعليم » ، ص ١٠٩ تا .

نص ورد من الآباء . وكان هذا التفسير أو النص هو الذي «يقرأ» بدوره . ثم عندما أخذ علم اللاهوت يستقل عن شرح الكتب المقدسة . ظل البحث متقيداً بالمنهجيات ذاتها مائلة ، هذه المرة ، إلى جدانب «الكتاب المدرسي » المعتمد . وهكذا شرعوا يقرؤون . منذ القدرن الثالث عشر ، كتاب «الأحكام» لبطرس اللومباردي .

فمن كان له بعض الألفة بتعايم العقائد الإسلامية في جامعات الجوامع الكبرى . لا يسعه إلا أن نجد ذاته هنا في عالم يعرفه . هذا في ما يتعلق بأسلوب العرض للمواد على الأقل . فالأمر هنا مثلما هو هناك : تقوم الأدلة مباشرة على اللغة ، أي على علم الصرف والنحو ، وفقه اللغة . وفن الخطابة . فتتبوأ مملها من الأسلوب الذي استخدمه علم اللاهوت (١) . بعد ذلك . على أنه لا ُبدّ من ملاحظة فرق جدير بالانتباه . كان الأصل المعتمد في المسيحية هو «الصحيفة المقدسة» ، النص المقدس الذي لا بد من فهمه وشرحه . أما علم الكلام . فإنه يتميّز . منذ أوائله . عن التفسير أو الشرح القرآني . لاشك أنه يتدخل في المعنى الذي جب أن تؤوَّلَ عليه هذه الآية أو تلك . لكنه لم يبن ِ فصوله ومقالاته حول شرح مطّرد لمقطع من مقاطع الكتاب . ولا يعني هذا أن علم الكلام انتهى فوراً إلى ما غدا المرحلة الثانية من التطور الذي مر به علم اللاهوت في القرون الوسطى . إلا أن العقائد الإسلامية ذاتها ووظيفةعلم الكلام الحاصة. القائمة على الدفاع أساساً . كانت تقتضي في هذا العلم أن يقع . مناد أوائله ، تحت ضوء نختلف عن ضوء علم اللاهوت المسيحي . وهــذا يزيد بروزاً ما يظهر ببن الطرفين من وجوه الشبه . فإنه كان لعلم

إ في منا يتعلق بالمنزلة التي تنزل فيها هنذه « الأدلة الكلامية » راجع ، مثلا ، السمناني أحمله أتباع الباقلاني ( بيان ، ف ٣ ، النوع الثاني من الدليل ) , ويرى » المتأخرون » أن النماية الأولى من تلك الأدلة هي إسهامها في دعم الأدلة النقلية دعماً عقلياً . انظر الرازي » محصل » ، ص ٣٠ ، والإيجي – جرجاني » مواقف ، ، ح ٢ ، ص ٢٥ – ٣٠ .

الكلام . هو أيضاً ، نصوصه الأساسية ، وهي كتب مدرسية ضخم حجمها بعض الشيء . من غير أن يدرك عظم «الأحكام» أو «الحلاصة اللاهوتية» . أو هي «عقائد» وجيزة ، تثبت فيها حقائق السنة التي تجب الدلالة عليها . ثم لا يلبث هذا المتن الذي هو نص الأستاذ أن ينغمر خطاً خطاً ولفظة لفظة بتفسير أو شرح مضاعف : شرح من قبيسل الصرف والنحو . وشرح من قبيل العقيدة . إلى أن يمدنا شارح ثان أحياناً بتفسير التفسير (١) . ولقد انتشر هذا الأسلوب ، بحيث أنه يتأتى لصاحب المتن أن يفسير هو ذاته بذاته (١) . فيبدو غالباً بجلاء أن المتن الأساسي المما وضع لكي يفسير . هذي قواعد خاصة بتعليم شفهي كله . يقتضي المما وضع لكي يفسير . هذي قواعد خاصة بتعليم شفهي كله . يقتضي مرة . فيدعمه دعماً ناجعاً بما يصحبه هذا النظيم من وسائل الحفظ مرة . فيدعمه دعماً ناجعاً بما يصحبه هذا النظيم من وسائل الحفظ الآلية .

أما «طريقة» المتأخرين . فانها . من الجرجاني . شارح الإنجي إلى الشيخ عبده شارح الدوآني . تحتفظ بالتفسير العقدي لفظة لفظة (°°) . ولكن يطيب لها أن تتحرر من تفاصيل الصرف والنحو . بيد أن الكتب المدرسية المصطبغة بطابع الجمود والتقليد ، لم تزل محتفظة بتلك التفاصيل

١ نذكرهنا مثلا قوى الدلالة على ما نقول ، وهو كتاب طبيع في دار النشر العثانية، منة ١٣١٦ه، وما يزال مستعملا للتدريس . فإن المآن يقوم بمقائد المائريدي أبي حفص النسفي التي شرحها السمد التفتاز اني - ثم شرح هذا الشرح الحيالي ، الذي شرح السيلكوتي شرحه . وهذا الشرح الأخير هو الذي بلغنا بكامله مصحوباً بدوره بتعليقات في هامشه .

٢- هكذا فعل السنوسي الذي نظم شروحه حول متنه الحاص .

٣ إن نشرات شرح الشيخ محمد عبده ( القرن التاسع عشر ) على الدواني ( أعني على شرح الدواني للإيجي) تقف ( كما هو الأمر في معظم الكتب في همذا الصدد ، وفي شرح الباجوري للقساني أيضاً) ، عند حمد الذكر بين قوسين للسطور الأولى من المتن المشروح . لكنا نجد خلاف ذلك في كتاب الجرجاني المدرسي الكبير : فإن من الإنجي يذكر كله هنا بين قوسين : فجاه انشرح كلا كما أصير و في يعد حشية فقط .

مع كل مقتضياتها حتى القرن التاسع عشر . ذلك بأن هذا النمط في التعايم، وأسلوبه المستند إلى السمع ، قد تخلى عنه الأساتذة في المسيحية شيئاً فشيئاً ، ثم بقيت له ، مع ذلك . حظوته طوال قرون في الجوامع الكبرى . ولم يلجأوا إلى صيغ ، ألين في البيان التعليمي التربوي ، إلا في أيامنا ، منذ الاصلاح الذي حاوله الشيخ محمد عبده في الأزهر الشريف وتحت تأثير الأساليب الغربية (١) .

بقي علينا أن نذكر كيف انتقلت المسيحية الوسيطية من «الصحيفة المقدسة» إلى «الحلاصات» . فللتطور أهميته . أما الإسلام ، فلم يتبدل فيه مبدأ «القراءة» ، حتى على أساس الكتب المدرسية الأشد تقيداً بالتكييف المذهبي ، والتي وضعت في علم الكلام . وأما المسيحية . فإن استقلال علم اللاهوت فيها عن علم التفسير ، قد جاء تلبية لحاجات فكرية ، لم يضوئل إسهامها — مها يكن من المنهجيات التعليمية التربوية — في اعتماد اصطلاحات جديدة لطرح كل المسألة المتعلقة بطبيعة العلم بالمقدسات . نذكر أن أبيلاردوس إنما اعتمد أسلوباً جديداً كله في بيان مواده ، لكي يلبي رغبة فكرية في الاستطلاع لدى طلبته . ولشد ما عابوه على طويلة ، قانعة بأن تلزم عن كثب النص الواجب شرحه . وحول هذا النص طويلة ، قانعة بأن تلزم عن كثب النص الواجب شرحه . وحول هذا النص كانت «الأسئلة» التي تثار تتكاثر . وإنا لنجد ، حتى في أدب الآباء ، أسئلة وأجوبة حول النصوص المقدسة (١٢) . وفي القرون الوسطى ، ولاسها

القد أحسن الشيخ عبده إذ رجع في « رسالة انتوحيد » إلى صيغسة البيان المستقل القديمة ، كما كان الأمر في الكتب المدرسية في العصر الذهبي : الباقلاني ، إمسام الحرمين ، الرازي وغيرهم .

٢ انظر باريه الخ ... « المدارس والتعليم » . ص ١٢٥ وحاشية ١ ، حيث يحيل إلى الاستفتاء الواسع الذي الذي قام به غوستاف بردي ( مجلة الكتاب المقدس ، ١٩٣٢ و ١٩٣٣ ) عن « نتاج الآباء الفكري في الأسئلة و الأجوبة عن الكتاب المقدس » .

في القرن الثاني عشر ، أخذت الأسئلة تتكاثر ، لا يغذيها التفكير المباشر في النص فقط ، بل بالذات أيضاً التفسيرات والتطبييقات المختلفة أحياناً ، والتي وضعتها لهذا النص المراجع المقررة . فلا غرو إن نهض اجتهاد جدي حقيقي ، بالمعنى الدقيق ، لحل الحلافيات أو لتسخير هذه الحلافيات ذاتها للمضي قدماً نحو النور . وعلى هذا الأساس كان المبدأ المنهجي القائم على القول « نعم أو لا » لدى أبلار دُوس (١) .

فأصبحت «المسألة» تمريناً مدرسياً بحد ذاته ، يقوم «بطرح المسألة» الذي نجد سياقه بصورة مستمرة عند القديس توما . وهو سياق أغناه كل ما في المنطق الجديد من إمكانات . ثم إن هذه المسائل بقيت مدة طويلة متصلة بالنص الأساسي . لكن الإبانة المتعلقة فعلاً بهذا النص ، أخذت تقصر رويداً رويداً . كذلك كان الأمر في شروحات القديس برنار دوس والقديس توما في أحكام المعلم ، بطرس اللهومبار دي . ثم تقدموا خطوة بعد ذلك ، فأصبحت المسألة كلا مستقلاً ، وأمست عندئذ الأساس «لمناظرة» مرتكزه على قاعدة . وهكذا نشأت «المسائل الجدلية» التي لم تسدرك قيمتها كلها ، من حيث كونها أدوات للبحث ، إلا في القرن الثالث عشر (٢) ؛ ولا سها حينها وضعت في الصيغة الحاصة المعروفة « بالمناظرات

النه ، كما تعلم ، كان يعرض للأسباب المؤيدة وللأسباب المعارضة التي جاء بها الآباء . وإن استنتجنا من الكتاب « نعم أو لا » أنه مؤلف مفعم باللا أدرية الجافة ، الفياية منيه إسسقاط « السلطات » والمراجع ، فإذا لم نفهم شيئاً من عقلية العصر والأهمية المعلقة على مساكانوا يسمونه « اجماع المراجع » . فنحن بالعكس ، في الصميم ، إزاء استخدام « الجدل » القسديم استخداماً جاءت منزلة الجدل فيه منزلة أداة فقط تسخر لفهم النصوص .

لقد تم ذلك بالذات - و نحن هنا متفقون مع الأب كونغار - لأن « المنطق الحديد » أصبح يومذاك
 ذا قيمة منهجية حمّاً ، إذ غدا يتغذى بالبحث في الأشياء .

في المتفرقات» (١). كان هذا عملاً طليقاً يسترسل معه العقل، محاولاً أن يمعن النظر، على ضوء الله صاحب الوحي، في المشكلة التي يسدور الجدل حولها. ثم أتت المرحلة الأخيرة وهي تنظيم المسائل، التي كانت موضوع الجدل بتصميم عام متناسق.

صحيح أن هذا التطور لم تمض مسيرته في خط مستقيم . فان الفنون المختلفة في بيان المواد ظل بعضها بجوار بعض مدة طويلة . لكن «أحكام» اللهومنبار دي . التي لم تلبث أن أصبحت بدورها نصأ للقراءة . قد جاءت ، في خضم القرن الثاني عشر ، مجهوداً بذل في التنسيق العقدي . وربما كانت «الأحكام» ما تزال نموذجاً من خير الماذج عن فترة الانتقال . يقول الأب ماند ونينه : « لا أستبعد قول من ذهب إلى أن الأجزاء الأربعة من كتاب «الأحكام» للتومبار دي ، ليست إلا المسائل التي أثارها هذا المعلم أو ناقش فيها أثناء تعليمه الكتاب المقدس ، والتي ضبطها أخيراً بجهاز عقدي لاهوتي » (١) . ومما يزيدنا انتباهاً . المقارنة ، التي نبتهنا إليها

إِ إِن المُناقِشَاتِ فِي « المَتَفرَقَاتِ » كَانْتَ تَمرِيناً مدرسياً بحد ذاته ، يقع مرتبِن في السنة حول عيدي الميلاد و الفصح ؛ بل كان الكثير و ن من الأسائذة لا يتر أسونها إلا مرة و احدة في السنة . ثم إنها كانت تتحقق بمر حلتين : 1) تخصص الأولى منهيا المناقشة بحد ذاتهافيجادل في لمسائل المختلفة التي يقتر حها المستمعون ، ويقوم بهذه المناقشة حسامل « البكالوريا » يماو نه الأستاذ ؛ ٢) ثم ترك المرحلة الأخرى للأستاذ فيحدد فيهما الحل المرضي ؛ وهي مرحلة كانت تقع اليوم الأول من أيام « القراءة » ، أعني من أيام الدرس اللّي تلي المناقشة . فتنظم الأسئلة و الاعتراضات من أيام « منفرقات تومستية » ، ويمرض للمذهب في المتفرقات من خلال المختلوطات المنقولة » ، في « منفرقات تومستية » ، اوسولشوار ، كين ، ١٩٢٣م ، ص ٤٩ ، حيث يذكر المؤلف هو ذاته الأبوين دنيفل ومندونيه . في مناقبها القديس توما الأكويني ،

للجلة التومستية ، ١٩٣١ م ، ح ٨ ، ص ٢٣٣ . يذكره پاريه « المدارس والتعليم » ،
 ص ١٣١ ، حاشية ٢ .

بين «الأحكام» والتكييف المذهبي العام لكتاب يوحنا الدمشقي « في الإيمان المستقيم» . ولم ننته بعد إلى إدراك معتمد لأسلوب بياني لاهوتي كالذي قدام بسه القديس توما . وإنا نجد في «الأحكام» ، حتى عند أبيلاردوس ، ما يدل على عمل طويل في تسخير الجدل للعلوم بالمقدسات . واكنه عمل لم يكن إجالاً إلا تطبيقاً القواعد منطقية على مسائل التفسير . ففي هذه المرحلة من تاريخ العلم اللاهوتي ، لم تكن المسألة التي تلاقى بها ، مسألة بيان تعليمي تربوي فحسب . ولم يكن الجواب عن هذه المسألة ليطلب من قواعد الجدل المنطقية وحسب . بل قد وجب على القرن الثالث عشر أن يتساءل عن العلم بالمقدسات : ما هو ؟ ولم يكن الحل الذي جيء به ، تابعاً للتحديدات الجليل قدرها . في «المنطق الجديد» فقط . بل كان تابعاً أيضاً لبعض الموارد الفلسفية التي ألقاها حينئذ على الشاطئ اللاتيني موج الترجات الطليطلية المتوالي . كان الجدل ، مها فقط . بل كان تابعاً أيضاً لبعض الموارد الفلسفية التي ألقاها حينئذ على وسعنا أن نفترضه معتمداً في صيغه العقل وحده ، ما يزال حتى الآن أداة مسخرة للنص المقدس ، ولم يزل على ذلك . أما العلم الفلسفي الذي سخر مسخرة للنص المقدس ، ولم يزل على ذلك . أما العلم الفلسفي الذي سخر ذاته الآن الإعمان ، فلقد هب مطالباً بقيمه الحاصة وحياضه المستقلة .

## ج ــ الاتصال بالغرب و نتائجه

كيف استقبل الغرب آثار ابن سينا وابن رشد لدى ورودها عليه ؟ لقد حان وقت الجواب عن هذا السؤال .

الموذ ابن سينا : لقد شاهدنا الترجات العربية واصلة إلى العالم المسيحي على ثلاث موجات متوالية ، الأولى والثانية منها متصلتان اتصالاً

وثيقاً . فأدى ذلك بتأثير الفلسفة إلى أن يقابلنا بخطين مزدوجين . كان الأول منها هو الأقل شهرة . وجاء مصطبغاً بابن سينا اصطباغاً واضحاً. لقد انبعث أصلاً من ابن سينا ذاته ، وفرعاً من كتاب «المقاصد» الذي جاء ملخصاً مشرقاً لآراء ابن سينا . لكناً نذكر أن ابن سينا كان أفلاطونياً محدثاً بقدر ما كان أرسطياً ، بل كان ، في الكثير من عوارفه الأولى ، أشد نزوعاً إلى الأفلاطونية المحدثة (١) . فلا غرو إذا وقع شيء يشبه التوافق بينه وبنن تيار فكري في المسيحية . كان هذا التيار يستند إلى القديس أغسطينوس ؛ وهو ، عندئذ ، آخذ بتكييف أسقف هـيبّـونا العظيم تكييفاً مذهبياً ، وبتقويم فلسفي صريح للدفق الأفلاطوني ـــ الأفلوطيني الذي كان القديس قد ضمه إلى «عقيدته المقدسة» ضمــــأ عضوياً . فنجم عن ذلك كله الأغسطينية المصطبغة بمذهب ابن سينا . ولقد قام هذا التأليف بدور عظيم في القرن الثالث عشر . لكن لا بد لنا من أن نوضح أن هذا التيار الأغسطيني لم يكن «سينوياً» كما غدا سيينجير البُرابَانْتَيِي ، بعد ذلك ، رشدياً . وإن كنا لنجد تياراً محتملاً أَن يبدو سينوياً محضاً (٢) ، فإنما ينبغي لنا أن نبحث عنه بالأحرى في جانب الحدلين ، الذين لم تسلم عاقبتهم (٢) . شتان ما كان بن قضايا

١ لا يسمنا أن نناقش هنا الرأي المخالف الذي يذهب إليه م. ف. فان شتينبرغن (حيث يكمسل ده ثمولف) في كتسابه « سيجير البرابني من خسلال آثاره غير المطبوعة » ، لوثين ، ١٩٣١ - ١٩٣١ م ، ح ٢ ، ف ٢ ، وفي المقال « أرسطو في الغرب » ، المرجع ذاته ، ١٩٤٦ م . ونحن ناوون أن نعود إليه . إنما نقول هنا أن الجدال يجب أن يركز ، في ما يركز عليه ، على عقلية المصر ذاتها وعلى ردها الفعلى إزاء العرب .

٢ راجع في الموضوع ر. ده قو ، «حواش ونصوص عن السينوية اللاتينية » ، ص ٩ – ١٥ .
 ٣ إن لنعتقد أن ملاحظة الأب ده قو هي عين الصواب ( المرجع المذكور ، ص ١٥) . وهي أن هذا التيار السينوي المحض « امتصه » ، منذ منتصف القرن الثالث « التيار الرشدي الذي كسانه يشترك معه في أمور عديدة والذي استأثر بالانتباد لأنه كان هو الأوسع والأقوى بكثير » .
 ويجب ألا نسى ظاهرة الامتصاص هذه عندما نقبل على البحث في الرشدية اللاتينية .

ابن سينا الصربحة وبن أن يعود إليها الأغُسُطينيون ويتقيدوا بها . بل قد قاومها بعضهم مقاومة عنيفة . غير أنهم قاوموها وهم باقون على صعيدها ، وردُّوا عليها بنقلها بالذات من موضع ﴿ إِلَى آخر . والمُسْـل الأشهر والأول على ذلك، ما يزال ذلك العقل الفعَّال الفَرَداني . كنان ابن سينا قد تصوره أمرأ واحداً مع العقل المفارق المشرف على ما تحت فلك القمر . ثم نجده في هذا التيار المسيحي . مسنداً إلى أغسطينوس وباسمه ، أمرأ يرد إلى الله تارة . ويتولاّه «الإشراق الإلهي» تــارة أخرى . هذا مع مــا نجد في ذلك كله من الأُطُر الأرسطية الكثيرة . و إنما كان الكتاب « في النفس » . على كل حال ، هو البدايَّة لكل هذه الحركة الفكرية . كان قد نسب ، أثناء فترة طويلة من عصرنا ، إلى المترجم غُننُد يِسالنُڤيي . وها هو ذا الآن يُعرَض علينا على أنــه محتمل أن يكون من وضع رئيس الأساقفة يوحنا الطُلْيَيْطلي (١) . إنه لعمل قام به شخص معين ، مستلهم كله من ابن سينا ، ومقحم في الترجمة اللاتينية « للشفاء » التي نشرت في البندقية سنة ١٥٠٨ م . ويسعنا أن نقول مع جلسون : إن واضع هذا النص يشرح أفلاطونية أغسطينوس المحدثة المسيحية بأفلاطونية ابن سينا والفارابي المحدثة العربية (٢) . لكنها أفلاطونيــة أغسطينوس المحدثة المسيحية تصحبها نظرية في المغرفة أو في الفلسفية الطبيعية نجدها عند ديرُونيزيوس المنحول ويوحنا سكوت إربجينوس

١ راجع في الموضوع الصفحات التي ذكرت أعلاه عن الأب تيري .

انظر جلسون « المصادر اليونانية و العربية للأغسطينية السينوية » » « مستندات » ، ١٩٢٩ - ١٩٣٠ م ، ص ١٩٣٠ . كل هسفا البحث آلمي وضعه جلسون مهم ، و لا يقل عنه أهميسة مقال المؤرخ , لمساذا نقد القديس توما القديس أغسطينوس » ( المرجع ذاته ، سنة ١٩٣٦ - ١٩٢٧ م) . فتجب قراءة هذين البحثين عن كثب ، على من يريد أن يفهم مضمون تلسك الحركة الفكرية و و و افغها ، ليس من النساحية القاريخية فقط ، بل من الناحية الفلسفية ألضاً .

اللذين يُذكران ذكراً صريحاً . والواقع أن الكل ينتهي إلى مذهب فيضي في الفلسفة الطبيعية . وفي علم الروحانيات . إلى نظرية في الإشراق يصعب معها أن يبقى مجال لتمييز واضح بين العلمين الطبيعي والفائق للطبيعة . " إن كتاب «النفس» المنسوب إلى مُغونند يسال هي يحدد الشغير الذي منه تسلل مذهب ابن سينا إلى الآثار المنقولة المسيحية (١) . وفي القرن الثالث عشر ، نعود إلى هذا المذهب لنجد معالمه مرتسمة . بالقليل أو الكثير من الوضوح ، عند غيليئوم دُو ڤير نييه المشبسع بتلك السينوية التي يرد عليه ال . كما أنا نجدها أيضاً ، على مقادير السينوية التي يرد عليه الله . كما أنا نجدها أيضاً ، على مقادير

المرجع ذاته « المصادر . . . » ، ص ١٠٢ .

١ إن الشخصية الفكرية الـتي امتاز بهـــا غيليوم دو ڤرنيه ، أسقف باريس ، قدأبرزها إبرازاً تاماً سان شندله خاصة ، في كتابه « بحث في ميتافيزيقا غيليوم دو ڤرنيه » ، منشن ، ١٩٠٠ . ثم تلاد أمانوماسنوڤو ، في « من غيليوم دوڤرنيه إلى القديستوماالأكويني ». ميلانو ، ١٩٣٠م. ١٩٣٤ ، ١٩٤٥ ؛ وجلسون في « مفهوم الوجود عند غيليوم دوڤرنيه » . ، مستندات . ، ١٩٤٦م ، ص ٥٥ – ٩١ . أما ابن سينا فإنه في نتائجه الصريحة كان الخصم حقاً لغيليوم، ولكن الرجل يتقيد بابن سينا في الرد الذي يقترحه على ابن سينا . والغريب في الأمر أنه هو الذي نجد عنده ذكر ابن رشد للمرة الأولى ، في سنة ١٢٣٠ . إنه اليذكر، حينتذ بمدح عظيم ويصفه بأنه « الفيلسوف الأشرف » ، ويحتمل في ذلك أنه عائد بالذات إلى النقمة التي كـــان الشارح يحب أن يعبر عنها إزاء سلفه الشرقي . ﴿ رَاجِع رَ . دَه قُو ﴿ اتَّصَالَ النَّرْبِ الأُولَ ﴾ ، ص ۲۳۶ ) . في مـا يخص غيليوم دوڤر نيه ، راجع تحليلات جلسون في « لماذا ... » ، ص ٤٦ تا . – وهكذا يلاحظ جلسون بصواب ( ص ٤٩ ) أن غيليوميرففرېشدة طبيعيات ابن سينا أصلا ، ولا سيمًا قوله بعقل مفارق ، و إنما يبقى موافقاً في صميمه على الآراء السينوية في طبيعة النفس وأصل معارفنا . لكنا فرى بوضوح أن الأمر الحاص الذي تقع عليه هذه الموافقة بالصميم هو حقاً أحد مواقف ابن سينا الأصيلة . وهو موقف أهم من التطبيقات على الآراء في الطبيعيات ، إذا نظرنا إليه من خلال المسلك الفكري العسام . و بهذا المعي نقول إن القديس توما له يكن « رشدياً » بقدر ما يظهر غيليوم « سينوياً » هنا . و ذلك بالرغم مما يدعمه ميغيل آسين . ومكس هوارتن ، واليون غوتييه . فإن غيليوم ينفي وجود عقل فعال مفارق ، الكنه يتحول به و بجعنه في المَّد . مَمَا يجمَعُ فظريته في المعرفة متفقة في الصميم مع نظرية ابن سينا . أما القديس ــ

متفاوتة (١٠ ممتزجة بالأرسطية . عند عظام الأساتذة الفرنسيسكانيين في جامعة باريس . من أمثال الإسكندر الهاليزي ويوحنا الروشيلوازي والقديس بوناڤنتورا (٢٠) . أو أميل إلى السنّة المنقولة عند الفرنسيسكان الإنجليز روبيرت غروستيت ويوحنا بيكهام وكثير سواهم . ولقد لاحظ جلسون أن بطرس الإسباني ، الذي تكان بأبا باسم يوحنا الواحد والعشرين ، يوم صدر مرسوم سنة ١٢٧٧م ، قد ذهب إلى نظرية في المعرفة . يحل فيها ابن سينا علناً محل أرسطو ، في كل ما يتعلق بصعيد التصوف (٣) . وسنرى أخيراً هذا المذهب السينوي يدرك منتهى انفتاحه في إشراقية روجيه باكون (١٤) الذي تأثر بالفيلسوف (١٠) إلى حد أن نظريته في الحبرية العظمى تتفق الفيا مع آراء ابن سينا في الحلافة (٢) . هذا وإن الجدير بالذكر

توما فإنه يقول بوجود العقل الفعال ، ولكنه يتصور هـذا العفل ملكة في نفس الإنسان :
 فتقع نظريته في المعرفة ضمن آفاق تختلف اختلافاً جذرياً عن آفاق الفلاسفة . هذا وما أوضح
 النقد التومسي لموقف غيليوم من هذه الناحة (المرجع ذاته، ص ٥٥ تا) ؛ وهو نفد يتناول حتاً
 كل الأغسطينية المصطبغة بالسينوية .

اللاطلاع على الحد الصريح الذي يجب الاعتراف به لتأثير من ابن سينا على هؤ لامالمؤ لفين المختلفين
 د اجع تحليل جلسون و النصوص التي يوردها في البحثين المشار إليها أعلاه .

هذا ، ريثًا يظهر دنس سكوت . غير أن علاقته بابن سينا تحقةت و ففاً لآفاق جديدة ، لم تكن أقل أصالة . ولكنها كانت مغمورة بالأرسطية . انظر في ما بعد .

۳ « المصادر ... » ، ص ۲۷ ، حاشية ۳ .

ع هو « النموذج الكامل للأغسطينية المصطبغة بالسينوية » ( جلسون ، في « لمساذا ... » ،
 ص ١٠٤ ) .

ه لم يكن أقل تأثراً بالفارابي ، وهو أمر يعتر ف بـه هو ذاته ( المرجع ذاته ، ص ١٠٦ – ١٠٧ مع المراجع ) .

هو أن تلك الطريقة السينوية لم تشعر قط بالمخاطر التي كانت بهدد بهما القيم اللاهوتية . إنما كانت تقصد أن تندرج في سنة استغرقت الأجيال ، وهي سنة الفلسفة المسيحية (١) .

وإنا نضيف إلى ذلك كله ، أن النفوذ الضخم الذي كان يتمتع بــه الفكر السينوي عندئذ قــد فاض بالذات عن الأُطُر التي امتزجت فيها الأغسطينية بالسينوية . وسنعود اليه لنجده نابضاً بالحياة لدى ألبيرت

<sup>=</sup> يمترف بها ويثبتها . مثلا : إيجاد الله للمسالم إيجاداً ضرورياً من وجه ما (المراجع المذكورة ، ص ٢١ حيث يذكر قص من «المؤلف الأكبر »، طبعة بردج ، ح ٢ ، ص ٣٧٩) . – فهل يصبح القول باحتمال يرجح ، هو أيضاً ، وجود مسلك سينوي محض اعتمد في صعيده ، كما كان الأمر من الرشدية التي اعتمدت في صعيدها؟ إنه يسمنا أن نضيف إلى روجيه بيكون رجلا آخر من طرازه هو روجيه مارستون درسه جلسون هو أيضاً (روجيه مارستون ، مثسل عن الأغسطينية المصطبغة بالسينوية ، مستندات ١٩٣٣) . ولقد كانت بعض نظريات هذا الرجل أشد «سينوية » منها « مصطبغة بالسينوية » . فيبدو أنها وقعت تحت حكم المرسوم الذي صدر في سنة ١٢٧٧ .

النظرية المحدثة عند أغسطينوس تقع من النظر إلى العلم المقدس في أو كاد ينتهي كله ، إلى التعسك الأفلاطونية المحدثة عند أغسطينوس تقع من النظر إلى العلم المقدس في أفق يختلف المحتلافاً حدريا عن الأفلاطونية المحدثة عند أغسطينوس تقع من النظر إلى العلم المقدس في أفق يختلف المحتلافاً حداريا عن الأفق الذي تقع فيه الأفلاطونية المحدثة عند ابن سينا . بل إن الأفقين في طرفي نقيض . ذلك بأن تحويل موقف أغسطينوس على الصعيد الفلسفي بالاعتماد على الروحانية السينوية إنما هو خيافة و تشويه لهذا الموقف باللاب (راجع الفصل السابق ، ص ١١٣-١١١) . وربما كان بين يدينا بالتقليد الأغسطيني المصطبغ بالسينوية كانوا يعتقدون أنهم هم المحافظون على أغلى التيارات النظرية المسيحية وأصحها . ومع ذلك : هل كان المتوقع من عملهم أن ينتهوا بمه إلى إبراز فكر القسسرن فكر الآباء جديداً أو مطرداً متواصلا فقط لا بل ربما كان المتوقع من عملهم أن ينتهوا بمه إلى إبراز الفائث عشر ، عند نهايته ، أقل أغسطينية منه سينوية لو استطاعوا أن يفرضوا نظريتهم في أن والنفة المقل البشري و ظيفة المقل البشري أن المناجريد الذهني . فإنهم ، إذ رفضوا «عهد الفلسفة » ، إنما كانوا ينادون بفلسفة أخرى ، ولو اضعظ هم الحال عند الحاجة إلى استخدام فن اخطابة أسلوباً .

٢ - تبديعات أرسطو الأولى: إنه ليواجهنا ، في الطرف المقابل ، عجموعة كاملة من المذاهب التي ترد إلى أرسطو ، ثم إلى أرسطو في زي ابن رشد ، نحو النصف الثاني من القرن الثالث عشر . وإنا نعود إلى تمييز رئيس ، لاحظناه في ما سلف ، لنجده هنا : وهو التمييز بسين المرحلتين المتواليتين ، اللتن بها وصل أرسطو إلى المسيحية بوساطة العساكم العربي . أما المرحلة الأولى فتعود إلى أواخر القرن الثاني عشر وإلى الترجات الطليطلية التي وضعها جرار دوس الكريموني . ولقد نقل المرحمون الطليطليون - بوساطة العرب دائماً - مع أرسطو ، آثاراً أو شروحات للإسكندر الأفروديسي وطامستيوس . أما المرحلة الثانية فإنهسا شروحات للإسكندر الأفروديسي وطامستيوس . أما المرحلة الثانية فإنهسا تبتدئ منذ سنة ١٢٧٠ م ، وفي أثنائها نقل مترجمو طليطلة وبئر غوس أرسطو في الزي الأول بئد غي سنة ١٢١٠ م و ١٢١٥ م ، وأرسطو في الزي الأول بئد غي سنة ١٢١٠ م و ١٢١٥ م ، وأرسطو في الزي الأول بئد غي سنة ١٢٧٠ م .

ثم إن مرسوم سنة ١٢١٠ م يضع أمام المؤرخ مشكلة تبديع أرسطو مع أموري البيني وداود الدينتني في آن واحد . على أن التبديع يقع على تصور للكون قائم على المادية ، وعلى القول بأن الله هو كل شيء . فالذي كانت جامعة باريس تعني بتبديعها إنما كان ، قبل كل شيء ، أرسطو مقروءاً من خلال الإسكندر الأفروديسي . لكن تلك الأساء الثلاثة ، أرسطو وأموري وداود ، يجب ألا تلقي بنا إلى الوهم والحديعة .

ليس الجو الذي يقع فيه « القول الشكلي بأن الله هو كل شيء » جواً

أرسطياً . وإنما يندرج هذا القول في مسلك أفلاطوني أو بالأحرى في مسلك الأفلاطونية المحدثة . ففي هذا المسلك نجد القول بالحق على التواطؤ مستنداً إلى جمل من يوحنا سكوت إربجينوس والشرتريين مفصولة عن قرائنها ، و مكيفاً تكييفاً مذهبياً ضمن أطر الجدل المنطقية ١١ . وهل ينبغي ، فَضُلاً على ذلك ، أن نذكر هنا المسلك الآخر المنبعث مس ابن سينا ، لا بمعنى أنه يميل إلى «السينوية» ، بل بمعنى أنه «سينوي» بالذات ؟ لقد ارتضينا وجوده ، مع الأب ده قو ، أمراً محتملاً ، وربما أخذ بالحرف بل جمد قضايا الفيلسوف الكبرى في الفيض أو العقل الفعال الفرداني . إن لذلك لمساغاً . فإن هذا المسلك التاريخي ، إن عشر على ارتباط حلقاته ، ربما ألقى ضوءاً يجيء في حينه ، على الإغواءات التي كان الجدل مهدداً بالوقوع فيها من ناحية ، وعلى الإلهام الأفلاطوني المحدث المعتمد الذي تنضج به قضايا ابن سينا الكبرى من ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما ناحية ثانية . وإن مقارنة مع هذا المسلك السينوي في المسيحية ، ربما

ا يقول جلسون: «إن القول بوحدة الوجود عند أموري ، هو نغيل الارتجينية والجدل ، وهو أحد الغرائب العديدة في تاريخ الميتافيزيقا المسيحية» ( مقدمة للكتاب « أموري البيني» الذي وضعه كابيل ، لقد فضلنا ذكر هذا الحكم بالرغم من قساوته على ذكر النتيجة التي خرج بها كابيل ، ص ٩ ) . فإنه يشير أو لا إلى أن أموري البيني ربما استلهم مواده من نظرية وحسدة الوجود المنسوبة إلى كسينوفان ، كما يعرف من خلال أرسطو . - ثم يضيف قائلا : فعتمه أنه إذا ما قصرنا النظر على اليقينيات ، وسعنا أن نختم بخثنا برد « الأموريانية » إلى حسيد تضافرت على تكوينها الأسباب الثلاثة التالية: فكرة مذهبية أصيلة انسبكت بها ، في تاليف جديد ، مواد أخذت من صيخ الكتاب « في تقسيم الطبيعة » ، و المؤلفين الشرتريين من فاحية ، و من أشواق و فزعات كامنة في أرواح العصر ، و لا سيها انتظار الروح القدس ، من الناحية النائية ( المرجع المذكور ، ض ٨٧ – ٨٨ ) . أما تعين المواد المماخوذة فصحيح ، و لا بهمنا أن يكون يواكيم ده فلور قد أثر أو لم يؤثر على أموري البيني ، كما يقول صاحب البحث الإفرادي يكون يذكره . لكن « الفكرة المذهبية الأصيلة » إنما تبدو وليدة أسوإ نزعات العصر الجدلية ، وميل هذه النزعات العصر الجدلية ،

لن تخلو من أن تلقي أيضاً ضوءاً على المشكلة التي أثارتها ، في الإسلام ، الصيغة ُ التوحيدية المؤدية إلى «وحدة الوجود» ، والتي عزّت على أكثر من صوفي (١) .

أما مصادر داود الديناني ، فواضح أنها أرسطية . إنا نجد عنده النظرة إلى الأشياء مركبة من صورة وهيولى . لكن الهيولى ، في هذه النظرة ، هي الحقيقة الوحيدة . فيكون داود بذلك مجاوزاً أرسطو ، كما تبيئه ألبيرت الأكبر (٢) ، إلى عدد من الفلاسفة الذين سبقوا سقراط . ولقد أصبح الله هنا المبدأ الهيولاني وجوهر كل شيء ، بعد أن كان ، في مذهب أموري ، المبدأ الصوري لكل شيء (٣) . وهنا نحتفظ بموقف الأب تيئري الذي ينفي عن داود كل تأثير أفلاطوني محدث مباشر ، والسب الأولى عبر المتحرك والمكتمل في جوهره (٥) والذي يصبح أمراً واحداً مع الهيولى الأولى والعقل المفارق غير المحدود ، إله رجل أمراً واحداً مع الهيولى الأولى والعقل المفارق غير المحدود ، إله رجل هو أرسطو مقروءاً من خلال الإسكندر الأفروديسي كما لاحظ البرت

إلى العمود هنا إلى التهمة التي وجهها ابن حزم الى ابن سينا ، ونجدها مرة أخرى في طريقنـــا ، وهي أن الشيخ الرئيس وجه التصوف المتأخر كله إلى القول بوحدة الوجود . والجدير بالذكر هو أنه اتفق لنظرية « وحدة الحق » أن تلتحق بنفي الأشاعرة للأسباب الوساطية ، إذ رفضوا أن يعترفوا الخلق محقيقة انتولوجية . ومن هنا يسر على التعليم الرسمي ، حتى في الجوامع الكبرى ، أن يضم إليه هـذا القول بوحدة الوجود الذي كان ممثله الأعظم محيى الدين بن العربي ، بأكثر ما يسر عليه أن يضم إليه المذهب الحلاجي في الحلول القــائم على انصهار ذاتين عن طريدق المحبة .

٢ سرح الميتافيزيقيات ، كتاب ١ ، مقال ٤ ، ف ٧ ، ذكره ج. تيري في « حول مرسوم
 ١ ، داوود الديناني .

انظر القديس تؤما « الخلاصة اللاهوتية » ، ح ١ ، س ٣ ، مقال ٨ .

المرجع المذكور ، ص ٥٠ – ٥٧ .

ه المرجع ذاته ، ص ٤٨ .

الأكبر ؟ قسد يكون ذلك هو الصواب ، إذ أن النتائج التي ينتهي إليها الأستاذ داود والشارح اليوناني المعروف ، حينئذ ، من خلال الترجات العربية ، هي نتائج تكاد تتلاقي . ولن نبدي مع ذلك قط حكم في المسألة ، بل نذكر ما ذهب إليه الأب تيثري بعد نظر دقيق في النصوص : ١) إن ارتباط بعض الحلقات ببعضها ، من الوجهة التاريخية ، أمر لا يتيح لنا إثبات ما لدينا الآن من معلومات . ٢) إن مادية داود ومادية الإسكندر هما ماديتان لا تنبثقان من نفحة واحدة : فالمادية ، لدى الأول ، جدلية جاءت وفقاً لمقولات منطقية جعلها الحل الواقعي لمشكلة الكليات أموراً قائمة في ذواتها . أما مادية الثاني فتتجه نحو الإحساسية (١) . وهذا شاهد جديد على مساوئ الحدل مطبقاً على مشكلات الإلهيات العقلية ، في صعيد كان عب فيه اللجوء إلى الميتافيزيقا (٢) .

ولئن لم يلهم الإسكندر الأفروديسي داود الدينانتي ، فا كان هذا الأخير بذلك أقل حظوة لدى جامعة باريس في هذا الزمان . ولنا على هذه الحظوة الشهادة ذات اللهجة العنيفة التي أدلى بها غليوم دوڤرنيه ، قبل القديس ألْبيئرت والقديس توما (٣) . فالقضايا التي يعلن عنها غليوم على أن أصحابها هم بعض معاصريه ، وأنها تتعلق بالعقل الفعال والعقل

ا لقد قدرك ، إذا صح ما نقول ، عند داود شهاهداً ممتازاً على ثلاثة أمور في آن واحد : ١) «عهد الجدل » خالصاً بحد ذاته ، منفصلا عن «عهد الفلسفة » ٢) ولكن ما كان أقرب ، في الواقع ، ما بين هذا الاستخدام النهم « المنطق الجديد » وبينالتأثر اتالأولى الاسكندرائية بنظريات أرسطو في الطبيعيات ، إذ أبها وقعت تحت حكم المرسوم الواحد ٣) إن المعرفة الجديدة لنظريات أرسطو لم تكن ، واقعاً تاريخياً ، هي الني أكدت وحدها «عهد الفلسفة » ، بل هو فهم هذه النظريات فهماً فنسفياً حقاً ، إذ ربطت بعمق زائد في مفهوم ما تقتضيه العقيدة المقدسة في بواطنها .

٢ و الواقع أن رد القديس البيرت إنما كان على صعيد الميتافيزيقا، حيث يصح القول في الحق قولا
 معتمداً على التعثيل و القياسية

۳ انظر تيري « مرسوم السنة ١٢١٠ » ، ح ٢ ، ف ٤ .

الهيولاني ، هي بالذات ، هذه المرة ، القضايا التي يذهب إليها الشارح اليوناني .

 ٣ - أرسطو والرشدية : لقد ساقت تطبيقات «المنطق الجديد» المفرطة في الجدل البحث اللاهوتي إلى التورط. بيد أن الخطر ، الذي كان أشد هولاً من ذلك أيضاً ، أنذر به وصول أرسطو إلى اللاتن في مرحلته الأولى بوساطة الترجات العربية . فبدلاً من أن تسدد هذه المرحسلة انحرافات الجدل ، زادت فيها . لقد تُشدّد تبديع ١٢١٠ في سنة ١٢١٥ وأثبت رسمياً في ١٢٣١ ، عندما منع البابا غريغوريوس التاسع «قراءة» أرسطو على منابر الحامعات (١) . فهل كان هذا المنع كافياً للحيلولة دون الرواج الذي حظيت به النصوص الأرسطية الحديث اكتشافها ؟ إنــه لسوال يصعب الجواب عنه . لكن ها هي ذي ترجمات أحدث عهداً وأشد إغراء تظهر ، منذ سنة ١٢٣٠م ، فتزيد في ُحظوة الأستاجبريتي . كان الأمر يتناول ، هذه المرة ، القضايا الأخلاقية والميتافيزيقية بقدر ما كان يتناول القضايا الطبيعية . ولا سها أن قد كان أمر أرسطو منظوراً إليه من خلال ابن رشد شارحه ، فلم یکن بد أن نختلف عن أرسطو منظوراً إليه من خلال الإسكندر الأفروديسي . وحسبنا ، للاقتناع بذلك ، أن نرجع إلى الموقف الذي اتخذه ابن رشد ذاته (٢) . كان الإسكندر الأفروديسي معروفاً في العالم العربي ، وهو ، قبل ذلك ، معروف لدى الفلسفة الشرقية ، سواء أكان بالترجمة المباشرة لآثاره أم بوساطة طامستيوس .

١ ربما كان أرسطو الظاهر بابن رشد مشمولا منذ ذلك الحين مع أرسطو الإسكندر . - أما التحريم
 فكان واقماً على تعليم أرسطو لا على البحث الخاص فيه .

٢ افظر النصوص التي ذكرها الأب تيري ، المرجع المذكور ، ص ٤١ - ٦٧ ، وخساصة النصوص المأخوذة من شرح ابن رشد في الكتاب « في النفس » ، ح ٣ ، ف ٤ ، مقطع ٥ ؛ طبعة ليون ، ورقة ١١٢ ، ١١٤ ، ١١٥ ، ١٢٣ ، النخ ...

وفياً يبدو ، وجد ، في ذلك الحين ، تيار إسكندري كامل المعالم (١) . وبعد ُ ، فإن أحد المقاصد الرئيسة التي يريدها ابن رشد إرادة جلية ، في شروحه ، هو أن يرد بشدة المعنى المادي الذي أوّل الإسكندر عليه الروحانية الأرسطية .

وقد يكون من العبث أن ندعي ، في ضوء ما سلف ، أن عمل ابن رشد في ذلك كان عملاً دفاعياً إسلامياً (٢) . كما أنا لا نرى ضراً في أن يكون الإسلام على ما كان يؤوله ، قد بدا ذا قابلية للاتساق مع فلسفته الحاصة ، إذ أنه لا يسع قضية مادية إلا أن تدك كل دين حتى في مفهومه . ولكن دقة موقف «الشارح» بأسرها قائمة عيناً على المعنى الذاتي الذي يؤول عليه العقيدة والوحي . وهو معنى كان يستطيع إجالاً أن يتقيد به ، في مقابل علماء الكلام «الرسمين» ، إذ لم تكن هناك ، لتمنعه من ذلك ، سلطة دينية تعليمية عليا . ذلك بأنه ، مها كانت «قراءته» لأرسطو قراءة روحانية مركزة على تقديم الصورة المثالية ،

١ وقد تحسن المقارنة بينها وبين بيئة ابن مسرة الذي درسه آسين بالاسيوس .

٣ يبدو أن الأب تيري وافق على هذا الرأي في كتابه « الإسكندر الأفرو ديسي » ( الطبعة المذكورة . ثم صحح موقفه في كتابه « حديث عن الفلسفة الإسلامية و الثقافة الفرنسية » ، هينتس ، وهران ، وموان ، 1950 م ، حيث يقول ( ص ، ٥ ) : « لقد شق ابن رشد ما بين الفلسفة و السنة الإسلامية » ) لكنه ، في ما يبدو ، لم يحدد بوضوح ، من الناحية الإسلامية ، الموقفين المتقابلين : موقف الفلامفة (حتى الفارابي و ابن رشد) ، وموقف « أهل السنة ». على أن عدداً كبيراً من المستشرقين كانوا أقل منه بأضعاف حكمة و تفطئاً : ا. ف. مهرن ، ماكس هورثن، ليون غوتيه، وآمين بلاسيوس إلى حد بهيد . فإنهم جميعاً ، لأسباب تختلف أحياناً اختلافاً شديداً ، بل تتقابل وفقاً لما يتصوره كل منهم من حيث الدين وقيم الإيمان ، يرون أن الفلسفة هي « الفلسفة الإسلامية » حقاً و بالمني الدقيق . بل لا يتردد ماكس هورتن في أن يتصورها عملا صادقاً للرد عن الإسلام . راجع الحقال « فلسفة » ، و مثلا « فصوص في الجدال بين الإيمان و العلم في الإسلام . بعد دائماً سوء بون ، ١٩٩٣ . في هذا الكتيب الذي يبرز فيه تفكير المؤلف بنوع خاص ، نجد دائماً سوء بون ، ١٩٩٣ . في هذا الكتيب الذي يبرز فيه تفكير المؤلف بنوع خاص ، نجد دائماً سوء الفهم حتى لماني الإيمان و الوحي و ما فوق الطبيعة . عن الجدال في أسامه بالذات ، راجع ما في ، في الخود الثالث ، الفصل الأول .

فهو ليس بذلك أقل ذهاباً إلى القول بأن العقل الفعال ، وحتى العقل الهيولاني ، هما أمر واحد عدداً لدى الآدميين جميعهم . وقد أدى هذا إلى القول ، خلافاً لابن سينا ، بخلود النفوس خلوداً غير فردي . ثم نجد عنده ما نجده عند ابن سينا من إثبات عالم قديم ومن تأويلات إشارية في ما يتعلق بحشر الأجساد (١) جاءت أشد اضطراباً من تلك التي تقابلها عند ابن سينا (٢) .

تلك هي ، في الواقع ، القضايا الرئيسة التي عادت إليها الرشدية

١ ولم يثبت ذلك في شروحه لأرسطو فقط ، حيث لم يجب عليه اجمالا إلا تفسير فكرة المعلم ، ولكن حتى في الكتب التي وضعها وفقساً للمناسبات أيضاً والتي يبرهن فيها على صحة عقيدة الفلسفة من الناحية الإسلامية . راجع ، مثلا ، في مـا يتعلق ببعث الأجساد ، الصفحات الأخيرة من « تهافت التهافت » ، طبعة بويـج ، مكتبة طلبة اللاهوت العربية،بيروت ، ص ٨٠٠ – ٨٦ . لكن التفسير الذي تجده في هـذه الصفحات لا يفهم هو بدوره ما لم يرد إلى التمييز المشهور بــبن « العوام » و « أهل العلم الباطن » : يجب على الأولين وحدهم أن يأخذوا «الرموز والإشارات » بمعناها الظاهر ، ويحق للآخرين ، بل يجب عليهم ، أن ينفذوا إلى المعاني المبهمة التي ينطوي عليها نص الوحي ( « فصل المقال » ، الطبعة المذكورة ، و « الكشف عن منـــاهج الأدلة » ... ) . وشتان ما بن هذا التمييز وبين أن يخص به ابن رشد وحده ، بل ر بمــا كانّ أصله ومصدره، هنا، في آثار الغزالي ، خصم فيلسوفنا . أما ما ينفر د به ابن رشه فهو بالأحرى الشدة التي يتناول بهما قوم الطبقة الوسطى طبقة « علماء المقائد » أو الجدليين ، هؤلاء « الضعفساء المقول » ، القوى خطرهم ، أهل الكلام كلهم ، أياً كان المذهب الذي ينتسبون إليه ، على أن قصده الأكيد أن يحصى الغزالي بينهم . فلاحظ أيضاً أن ابن رشد لا يجرو على أن يقابل مسألت بِمِثُ الأجساد مقابلة صريحة في «فصل المقال » الذي جاء فيه طابع الدفاع عن الذات و اضحاً بيناً . وذلك بالرغم من الهجوم المبـاشر الذي يشنه الغزالي من هذه الناحية بالذات على الفلسفة الشرقية ( تَهافت الفلاسفة ، طبعة بويج ، ص ٣٣٤ تا ) .

انظر خساصة موضوع الأخرويات في « النجاة » ، و « الإشارات » و « الرسالسنة في العشق » . و تجدر أيضاً مراجعة البحث الإفرادي في « كتاب المعاد» الذي ترجمه ألباغو إلى اللاتينية .

اللاتينية وأخذت بها (١) . وإنا لنرى النواحي المعيّنة التي بها كانت هذه القضايا تتسع إلى الانسجام أو عدم الانسجام مع «سينوية» خالصة . أما مسألة التوفيق بينها وبنن العقيدة المسيحية فكانت واردة ، لا محالة ، كما أنها ، في ما يتعلق بالعقيدة الإسلامية ، لم تكن أقل وروداً في الإسلام . لقد اكتفوا ، مدة طويلة ، في تأويل مذهب سيجر البرابنيتي وأتباعه بمبدإ « الحقيقتن » . فإحداهما عقلية والثانية إعانية . وليس للمحاولة في التوفيق بينها ذهنياً مجال ، إذ أن كلتينها تجول في صعيدها الحساص بن العقل والإنمان ، ثم تقليداً محضاً من جهة ، ونزعة عقلية خالصة من جُهة أخرى . وبهذا المعنى عينه يطيب لمستشرق مثل لييُون مُغوتَّبيه أن يقابل مبالغات الرشدية اللاتينية بالتوازن المعتدل لدى ابن رشد . فهو يدعو إلى القول بحقيقة واحدة ، ولو كانت قابلة لارتداء زيين ، أحدهما مجازي تبدو عليه للفلاسفة وللعوام في آن واحد ، وهو الدين ، والآخر عقلي محض نختص بــه الفلاسفة وحدهم وأهل «العلم الباطن». وإن غُوتُنبِينُه ، ذا النزعة العقلية المحضة بمعناها العلمي القديم الراجع إلى القرن الماضي ، ليس بعيداً عن أن يرى في موقف أبن رشد ، الحل الصحيح للمسائل الواردة (٢) . أما رجل مثل ميهيّرِن ، ومثل آسيينن

الكتفي هنا بالإحالة على كتاب الأب مندونيه المشهور « سيجير البرابني و الرشدية اللاتينية في القرن الحالث عشر » ، ح ١ و ٢ ، طبعة ٢ ، لوڤين ، ١٩٠٨ – ١٩١١ ؛ – راجع أيضاً مصادر أخرى في مقال الأب غلوريوه ( DTC ) « سيجر البرابني » ، المشبع بالمعلومات، الذي سبق لنا أن ذكرناه ، مع الإشارة إلى ما يجب أن يعاد النظر فيه .

٢ يخرج غوتييه بالنتيجة أن تفوق الدين على الفلسفة في نظر ابن رشد ، إنما هو تفوق من حيث المنفعة والمصلحة . وهو قول فيه شيء من التسرع . ثم يضيف موافقاً أن « فصل المقسال » ، في نظره ، إنمسا هو أعظم شرح قيل في الصيغة المشهورة « لا بد للشعب من دين » ، ( « نظرية ابن رشد في العلاقات بين الدين والفلسفة ، رسالة الدكتوراه ، ١٩٠٩ ، ص١١١) . وكان

بالاثيوس ، فإنه يأبى حتى أن يرضى بأن لذينك الزيّن معنى باطناً في حد ذاتها . فيأخذ الدفاع الذي أدلى به ابن رشد عن ذاته أخذاً ظاهراً ، ويعلن ، من غير أن يزيد الأمر تمحيصاً ، أن الرجل ما يزال يعرف للعقائد حرمتها (١) .

إنا نقبل ، عن رضى ، القول بأن الرشديين اللاتينين شوهوا بعض الشيء فكرة أستاذهم ابن رشد أو جمدوها على الأقل . لكنه ربما لا تصعب الدلالة على أن هذا «التشويه» أمر لم يكن منه بد ، بسبب الانتقال من الجو الإسلامي إلى الجو المسيحى .

الواقع أن ابن رشد إنما يُعنَى بإثبات اتفاقه الكامل مع الإيمان الإسلامي، استناداً إلى تأويل نصوص ، جاء الوحي بها ، تأويلاً مخص به ، أهل العلم الباطن، . وهذا بقدر ما أن العقيدة ، في صيغتها القرآنية بالذات،

رينان قبل ذلك ، ( « ابن رشد و الرشدية » ، باريس ، طبعة ٣ ، ١٩٦٦ م ) ، ثم ده بور
 ( « مناقضات الفلسفة في نظر الغزالي و استواؤها في نظر ابن رشد » ، ستر اسبورغ ، ١٨٩٤ ،
 ص ٩٦ تا ) قد خرجا بنتيجة تقرب من هذا المعنى ، و ها يهتمان اهاماً بالغاً في أن يفصلا بسين ابن رشد و بين الرشدين اللاتين .

ا راجع ا. ف. مهرن « فلسفة ابن رشد في علاقاتها بفلسفة ابن سينا والغزالي » ، في الموزيون ، لوڤين ، نوفمبر ، ١٨٨٨ ، ويناير ١٨٨٩ م . ثم آسين « رشدية القديس توسا الاكويني اللاهوتية» . يرى ميغيل آسين أن نظريات القديس توسا في العلاقات بين العقل والإيمان تتفق مع نظريات ابن رشد ( وسنبدي رأينا في الموضوع بعد ذلك ) ، وهي نظريات ابن سينا التي يتقيد بها الرشديون اللاتينيون . إنا أرى من المحتمل جداً ، كما قلنا فيها قبل ، أن تياراً سينوياً محضا تلاقي بالتيار الرشدي « فامتصه هدا التيار الأخير منذ منتصف القرن الثالث عشر لما كان من الأصول المشتركة بين التيارين » . ولقد سبق الأب ده قو إلى اقتراح هذا الافتران أل . لكن الأمر الذي لا شك فيه هو أن التيار الرشدي كان سارياً هو ذاته ، مأخوذاً مباشرة من البحث في شروح الفيلسوف الأندلسي . وإنما امتص التيار السينوي لأنه كان في الواقع هو « الأوسع شروح الفيلسوف الأندلسي . وإنما امتص التيار السينوي الانه كان في الواقع هو « الأوسع والأقوى بكثير » ، ولأنه « لفت هو وحسده الانتباه » ( المرجع ذاته ) . فإنه نم يسم نجاح الأفسطينية المصطبغة بالسينوية هو ذاته ، إلا أن يرفع حساجزاً منبعاً في وجهتيارسينوي محض في نوعه .

لم تحددها سلطة روحية عليا . أما في الجو المسيحي الكاثوليكي فلم يسع ﴿ سينجر البرابَنْتِي أن يتذرع بهذا الموقف . لكنه ألم يكن صادقاً ، بقدر مَا كان ابن رشد صادقاً في « فصل المقال » ، عندما يدافع عن ذاته ، فيصرح بأنه « لا يريد أن محدّد حلوله بحدود الحقيقة بل بما يقصده « الفيلسوف » (١٠ ؟ لا شك أن ﴿ الفيلسوف » ، وهو أرسطو كما يشرحه ابن رشد ، يبدو حقاً ، في نظر سيبجر ، أعلى قمة يسع العقل البشري أن ينتهيي إليها . لكنه يظهر أكثر رعاية لحرمة الوحي من ابن رشد ، فلا يقول : إن «هذه القمة العليا» هي ، من حيث الحق ، على التساوي مع حقيقة الوحي الفائقة للطبيعة . وإذا تأتى للوحي أن يكون مع الفيلسوف على خلاف ، فإن سينجر يقول : « في شك كهذا بجب التصديق بالإيمان الذي هو فوق كل عقل بشري » (٢) . فَالِحُو الفَكْرِي المسيحي جو وحي يتناول أموراً هي غيبيات باطنة بحد ذاتها ، وفيه سلطة ع*ق*َّديَّة عليا . فها كان يسع سينجر أن يبحث ، مثلها فعل ابن رشد في جو إسلامي ، عن توفيق بين فلسفته وبين الدين ، يكون الدين فيه قد جسرً عليه . ولكن خطـأه كَان في أنه حاول الحصول على هذا التوفيق بوَثْبة ترتقى بــه مباشرة إلى عــالم الإيمان ، الذي يفوق اللاعقلي . وهي وثبة تدع العقل مطلق التصرف ، يعمل كما يطيب له على الصعيد السفلي ، صعید البحث البشري المجرد (۳).

١ غلوريوه ، المقال « سيجر البرابنتي » ، DTC ، عمود ٢٠٤٩ .

٧ ه في النفس العاقلة » ، ح ٢ ، ص ١٦٩ ؛ يذكره غلوريوه ، المرجع ذاته ، عبود ٢٠٥٠. و إن عاملنا سيجر ( الذي يستحق على الأقل ما يستحق غيره ، على التساوي ... ) بذات البساطة التي عامل بهما المستشرقون المذكورون أعلاه ابن رشد ، ما استطعنا بحال أن نتصوره لاهوتيا كاثوليكياً كامل العقيدة . لكنا لا ننظر إلا إلى حله العريح في العلاقات بين العقل والإيمان، صارفي النظر عن شروحه في أرسطو ابن رشد ، بحد ذاتها ) مثلها فعل المستشرقون المذكورون دائماً إذ نم يستموا إلا بالآثار التي وضعها ابن رشد وفقاً للمناسبات ، ولم يأخذوا من شروحه إلا النظريات التي تنسجم مع آرائهم ) . وعليه فإنه يسعنا أن نتصور سيجر بكل سهولة سابقاً ، في علم اللاهوت المحض ، للنزعات أو المواقف المتقيدة بالتصديق التقليدي .

الواقع أن شقة تتحقق تحققاً باتاً ، تفصل بين عالم طبيعي مزعوم وعالم فائق للطَّبَيْعَة مزعوم أيضاً ، في جذور كلِّ منها . وليس كلاهما عالماً ، بعد ذلك ، بل هما مجرد أمرين ذهنين . وربما تطور سييْجير تطوراً لا تعرفه معرفة تامة ، فساقه ، في مولَّفاته الأخبرة ، إلى أَن يَعيد النظر في موقفه بجد واهمام . بل ربما انتقل ، حت تأثير القديس توما ، من الرشدية إلى مشائية على جانب أكثر من الصحة (١) . بقي أن سينجير ، في وجهه الأول ، هو الذي طبع زمانه أولاً بطابعه ، في حن أن رشدية حقيقية كانت تتطور . وهي الرشدية التي تواصلت حياتها فنهضت في القرن الرابع عشر ، في باريس ، مثلًا نهضت في بادُورَه وبُولُونْيا، وعرفت أن ترتد بأصلها إلى الأمام الإسلاميّ مستقلةٌ عن سينجرِ ، كلما مست إلى الأمر حاجة . ومها كان الحل المقترح لمشكلة العلاقات بـــن العقل والإنمان ، فإنما يتطور العمل الاستدلالي على مستوى عقل بشري تقيد بحرفية الإستناجيريتي ، مؤوَّلة بالوجه الذي شرحها عليه ابن رشد . فلا غرو إن ظهرت ظهوراً جلياً الأخطارُ الَّتي كان يسع موقفاً كهذا أن بهدد بهـا على التساوي حياة الإيمان وانطلاق العلم اللاهوتي ، ما دام هذا العلم قمد رُدّ عملياً بالنفي ، وحلّت محله إنشاءات عقلية (٢) . أما « الروحانية » المعتمدة ، فكانت ، بإغرائها ذاته ، تزيد تهديد هــــذه

١ راجع غلوريوه ، المرجع ذاته ، عمود ٢٠٥٠ – ٢٠٥١ .

٧ ذلك بأنه ، مها كان الافتراض ، ليست الوثبة في الإيمان « هي التي كانت تحسد الموقف الرشدي . وكل تلك التشييدات العقلية ظلت غير مرة في منتهى الوهن حتى على الصعيد العقلي ذاته . فإن الرشديين ، مثل الفلاسفة ، فتحوا المعقل وحده والنور العقلي فقط باب مقام لاهوتي محض . فلا غرو إذا جاءت النتائج واهيمة ما دامت نتائج لم توضع تحت ضوئها الحاص . وفي مقابل ذلك أصبحت الدقة الفلسفية ذاتها في خطر . فالصعيد الذي ركز عليه البيرت وتوما ردودهما إنما كان الصعيد الدقي الله يزداد الفهم الأرسطو ، وأيها كانت الأسس الفلسفية وحدها هي مدار البحث والحدال .

الأخطار بدلاً من أن تدفعها . فدب القلق إلى عظام المفكرين حينئذ ، يتقدمهم القديس بونا فنْتُورا ، ويليه القديس توما والقديس ألبرت .

لكن هذين الرجلين الأخيرين أقبلا على العمل الإنقاذ أرسطو من شارحه (۱۱) ، ولإبراز الأرسطية الحالصة في وجه الرشدية . وهو عمل لم غرجا منه بغير الإفادة ، كلما سنحت سائحة ، من أدوات ابن رشد ذاته الصناعية ، التي كانت قبد بلغت ذروة الإتقان . كان فكر ألبيترت ما يزال ، من وجوه شي ، مغموراً بالأغسطينية . إلا أن الرد الذي التيار به الأخطاء الرشدية ، لم يكن رداً جُملياً كما جاء الأمر لدى التيار الأغسطيني المحافظ المصطبغ بالسينوية . إنما نتبن عنده اجتهاداً يبذل الفرز ، غايتُه تأليف أوسع شمولاً . ولقد ساعده ، في ذلك ، وساعد توماً أيضاً أكثر منه ، وجود ترجات وضعت مباشرة عن اليونانية . لقد أشرنا إلى وجود ترجات قديمة ، وإلى أن جرار دوس الكثرينموني كان يستخدم عند المناسبة النص اليوناني لتصحيح النص العربي . كما أشرنا إلى ترجات الصقلي هنري أرستينب ، وإلى الحركة الهلنستية كلها التي انطلقت من طليطلة ثم اتصلت بالجامعات الإنكليزية والفرنسية (۲) .

ثم إن القرن الثالث عشر أخيراً وضع ، بين أيدي الباحثين ، آثار أرسطو كلها ، مستقلة عن «قراءات» الإسكندر وطامستيوس وابن رشد . وحن نعلم أن غيليوم ده موربكه اشتغل غالباً في ذلك ، نزولاً عند طلب صريح من القديس توما ذاته . ثم حَرَّم أوجيسْنيُوس تَمْدِيْبِيْه ، أسقف باريس في سنة ١٢٧٠م ، القول بثلاث عشرة قضية رشدية (٣٠) .

١ راجع تيري « حديث عن الفلسفة الإسلامية » ، ص ٩٤ .

۲ انظر ما سبق .

فهل أعيدت الأمور بذلك إلى نصابها ؟ كلا ! ذلك بأن القضايا السي طلب تحريمها بالمرسوم ، لم تكن ، أصلاً ، ثلاث عشرة ، بل خمس عشرة قضية . على أن القضيتين الأخبرتين اللتين لم يشملها أوجيبنيوس تميييه بتحريمه لم تكونا قضيتين رشديتين ، بل كانتا قضيتين مين الفلسفة الأرسطية \_ التومستية ، من نوع ما يذهب إليه القديس توما والقديس ألبييرت . أما الحطأ فيها فهو كونها متنافيتين ، على الصعيد

العالم الخ ... ) ؟ ٢) أن بعضها الآخر يخص ابن رشد دون أبن سينا ( عدم بقاء النفس الفردية بعد الموت بحيث أن « أحدية العقل البشري العددية هي قضية رشدية و ليست سينوية ) ؛ ٣) و هناك أخيراً قضايا لا تختص بنصها الحرفي لا بهـذا و لا بذاًك : إن الله لا يعرف الجزئيات ( قضية ١٠ ) ولا يعرف شيئًا خارجًا عن ذاته (قضية ١١) ، إن العناية الإلهية لا تشمل أفعال البشر ( قفسية ١٢ ) . كان الفارابي قــد سبق وأثبت أن لله علماً بالكليات ؛ ويرى ابن سينا أن الله يعرف الجزئيات ولكن فقط ( ولشد مــا استنكر الغزالي هــذا منه ) « من حيث وجهها الكل »، ( « الشفاء » ميتافيريقا ، ترجمة البندقية اللاتينية ، ١٥٠٨ ، ح ٨ ، ف ٦ ، و « النجاة » ، الطبعة العربية ، القاهرة ، ص ٤٠٤ – ٤٠٨ ) . ثم إن ابن رشد أخيراً ، في كتيبه «العلم القديم » المنشور عادة مع فصل المقال ( طبعة غوتييه ، ص ٣٤ تا ) يصرح بعلم الله للجزئيات . فتكون القضيتان ١٠ و ١١ المحرمتان أقرب إلى ابن سينا ﴿ وقعد شوهتاه ﴾ منها إلى ابن رشد من هذه الناحية . لكن هذا لا يكفي محال لدعم نظرية آسين في أن الرشديين اللاتين. هم سينويون خاصة . ذلك بأنه يسعنا أن نعلل هـذا التقريب بأسباب عديدة : لا شك أنه بمكن أن يعلل بيقاء تيارات سينوية ، ولكنه ليس أقل قابلية للتعليل بتيارات مستلهمة من قراءة الإسكندر الأفروديسي . لا واضعاً الكتب للدفاع عن الفلاسفة وحسن نيتهم الإسلامية . على حين أن مستشرقي اليوم يكادون يقصرون نظرهم في أبحاثهم عل هـذه الكتب الأخيرة . وهذا الاختلاف في المراجـــم يفسر الكثير من الاختلاف في الفهم . - هـذا وعلينا الآن أن نقول شيئًا في القضية ١٢ الَّتي تتعلق بنغى المناية الإلهية . صحيح أن الفلاسفة كانوا يعرفونها ( هكذا مثلا ابن سينا ، شفاء ، ميتأفيزيقا ٩ ، ف ٦ ، و « نجاة » ، ص ٤٦٦ ، وإشارات ، طبعة فورجيه ، ص ١٨٥ ). لكنها عناية تنسجم منع القول بخلق ضروري وحتمية كلية . بمعنى كأنها ، في الحق الأول ، الله به . فإن شيئًا لم يمنع مفهومًا مثل هذا من أن يؤول في الواقع على أنه ففي للعناية من النــاحية

الفلسفي ، مع القضايا التي تقيد بها التيار الأغسطيني المصطبغ بالسينوية (١٠ وربما خاف أهل النزعات المتطرفة في هذا التيار أن ينالهم التحريم الصادر سنة ١٢٧٠ م (٢٠) ، فاستعادوا لتيارهم تفوقه ، سنة ١٢٧٧ م ، بعد انقضاء ثلاث سنوات على موت القديس توما . ووضع أوجيئيوس ترمت جامعة باريس القول بها (٣) . وهذه القضايا لا تشمل رشدية سينجر البرابنتي ، المقصود الأول ، فقط ، بل الأرسطية العربية كلها أيضاً ، كما هي عند الكندي والفارابي وابن سينا والغزالي (١٠) . في نظرية التفريد . إلى أن قام الدومينيكي كلوارد بيي ، رئيس أساقفة كنتر بري ، أياماً بعد ذلك ، فأضاف إلى ما سبق ذكره ، ثلاثين قضية جديدة منتزعة من القديس توما في مسألة الصور الجوهرية . فم

ا كان الأمر وحدة الصورة الجوهرية في الإنسان ، وبساطة الطبيعة في الملائكة . كان الأغسطينون يذهبون إلى القول بكثرة الصور الجوهرية ( وكذلك ابن سينا مع قوله بالصورتين صورة الجسمية وصورة النوعية ) ، وتركيب الملائكة من صورة وهيولى ( افظر تيري ، المرجع ذاته ) . أما ابن سينا فإنه يرى أن العقول المفارقة والنفوس ، وحتى أجسام الكرى الساوية هي الملائكة الوارد ذكرها في النقل الإسلامي . – ذلك هو الشرح السينوي لحركة الكرى الساوية بالإرادة والشوق الذي أشب غيليوم دوڤرنيه هزءاً وسخرية .

لك بأن القضيتين الأوليين المحرمتين في سنة ١٢٧٠ كانتا تستلزمان تحريماً ضمنياً للإشراقيـــة
 المطلقة التي تجعل الله كأنه عقل فعال مفارق .

م راجع مندونيه ، سيجر البرابني ، ح ٢ ، ص ١٧٦ – ١٩١ ؟ ج. تيري ، حديث ... ، ص ١٨٥ – ١٩١ ؟ ج. تيري ، حديث ... ، ص ٨٨ – ٩ ٥ ، الخ ... إن البابا يوحنا الحادي والعشرين ( أي بطرس الإسباني صاحب المذهب الأغسطيني المصطبخ بالسينوية ) هو الذي كلف او جين تمبييه أن يجمع هذه القضايا . والحق أنه لم يكلفه بأن يتجاوز هذا الحد و يحكم بالتحريم .

بذلك كله فوز الأغسطينية الفلسفية وهزىمة أرسطو (١) .

كاد هذا الفوز بهدد بالقضاء على مستقبل العلاقات بين الفلسفة واللاهوت ، ولكنه لم يدم طويلاً . لقد جاء ألبير من أطراف المانيا يدافع عن تلميذه العظيم . وفي السنة التالية تبنت رهبنة الأخوة المبشرين أي الدومينيكيين ، الموقف التومسي صريحاً واستُدعي كلور د بي إلى مجمع الكرادلة في روما (٢) . لكن المعارضة لم تن عزيمتها ، ولا سيا في رهبنة الفرنسيسكان . فقسام يوحنا بكنهام خلف كلور د بي على كرسي كتنتر بري الاسقفية ، وحرم القول بالقضايا التومستية في سنة ١٢٨٤م، و ١٢٨٨م ، بل ذهب إلى وصم بعض هذه القضايا «بالهرطقة» . (٣) لكن القديس تومسا أعلن قديسا في سنة ١٣٢٤م ، فباء التيار الأغسطيني الوجينيوس تمبييه خلفه في سنة ١٣٢٤م . فباء التيار الأغسطيني السينوي بالحيبة في محاولته أن يعلق العقيدة المسيحية في صيغتها ، بمواقفه الفيسفية الحاصة (١٤) . وكان إخفاقه ، هذه المرة ، نهائياً .

ا إنما تم الانتصار يومذاك ، في ما نرى للتيار الأغسطيني المصطبخ بالسينوية اصطباغاً معتدلا . ولا نستطيع اليوم، بعد ظهور أبحاث جلسون والأب ده ثو أن نقبل القول: إن في السنة ١٢٧٧ تم الانتصار « لمدرسية قديمة » بالممنى الذي يعرض له ده ثولف في كتابه « تاريخ الفلسفة الوسيطية » . فإن الغرنسيسكاني الانكليزي غيليوم ده لا مار الذي نشر ، بعد ظهور مرسوم السنة ١٢٧٧ بقليل ، ما كان قد وضعه في « تصحيح الأخ توما » ، و الذي يصوره ده ثولف بطل « المدرسية القديمة في وجه التومستية » ، كان مدفوعاً ، هو ذاته ، بتلك النزعات الستي أغر فا إليها .

۲ انظر ج. تيري « حديث ... » ، ص ١٠٠ .

كان جان پكهام يريد أن يسم « بالهرطقة » قضية وحدة الصور الجوهرية ( انظر كيريه « تاريخ فكر الآباه » ، ح ٢ ، ص ٦٣١ ) .

إنا نجد مرة أخرى هنا شيئاً من تلك الوجوه من سوء الفهم للملاقات بين الفلسفة وعلم اللاهوت التي كانت تحمل الأشاعرة من اتباع الباقلاني أن يتصوروا مذهبهم الذري « الانتهازي» على أنه « متساوق » مع القرآن « في الذات » . إنا نجد هنا وهناك ، عند الأشاعرة أو في مدرسة القرن الثالث عشر الفرنسيسكانية ، جهلا ( الأشاعرة ) أو رفضاً ( الفرنسيسكان ) حتى المقول المبدئي بفلسفة مستقلة .

إن هذه الأحداث التاريخية تقتضي شيثاً من النروّي . أما التحريمات التي صدرت في سنة ١٢١٠م و سنة ١٢١٥م ، فدفعت ، فيما يبدو ، إلى الاهتمام الزائد بأرسطو في بيئات العصر النازعة إلى المعارضة . وعلى كل حال ، لم يلبث المنع أن بات أمراً مُهمكلاً . كما أن التحريم الذي أصدره غَرِينُورْيوس التاسع ، سنة ١٢٣١م ، لم يمنع القديس ألْبِيبُوْت ، عشر سنوات بعد ذلك ، من أن «يقرأ» الإستاجريتي . أما التحريم الذي صدر في سنة ١٢٧٠ م ، فانه ، بعد تطهيره مما ورد فيه ضـــد التومستية ، قــد سدّ الطريق على الرشدية (١) . وهذا قول أجلس أيضاً بالتحريم الذي صدر في سنة ١٢٧٧ م (٢) . ولكن هذه التحريمات كلها لم يسعها أن تمنع بيئات العصر الفكرية من أن تستفيد من الرد الكيس الذي قام به أَلْبِينُرت وتوما على ابن رشد في مواقفه . وكان القصد منهـــا شمول الأستاذين بالتكفير ، فغدت ذات جدوى بفضلها . ذلك بأنها استطاعا أن يفرزا الحق الذي كان الباطل محمله في جنباته ، وأن يرداً هذا الجانب من الحق إلى محله في تأليف صحيح ، وأن يكفلا لمشكلة ، وردت على صعيد الفلسفة المحضة وفلسفة العلوم ، جواباً جاء على الصعيد ذاته.

١ ه إن السهم الموجه إلى القديس توما في التحريم المشهور الصادر في سنة ١٢٧٧ يجب ألا يحول انتباهنا عن المحتوى العام الذي يشتمل عليه هذا التحريم والحقل المسيحي الذي يغطيه ويدافع عنه » .
 (م. د. شونو « علم اللاهوت في القرن الثالث عشر ، ص ١١٨ ) .

٧ لا شك أنه لم ينجع في استنصالها دفعة و احدة . لكن تلاه حينتذ الإفراط الواضح الذي ظهر من رشديمي القرن الرابع عشر ، جان ده جندون و مرسيل البادواني اللذين حرما في سنة ١٣٢٧ . وإنه ليسمنا أن نتبين عندها الأساس التساريخي لقضية « الحقيقتين » بحد ذاتها ، بأشد مباشرة مما نتبينه عند سيجير . فإن مرسيل البادواني ينتهي منطقياً في كتابه « فاصر السلم » إلى تصور للكنيسة يؤذن ، منذ ذلك الحين ، ببعض الوجوه التي ظهر عليهسا الاصلاح البروتستني . ولا يمني ذلك أن قضايا بإدوا بحد ذاتها ، تختلف اختلافاً ملموساً عن قضايا الرشديين في القرن الثالث عشر . لكن الذي يستروح منها هو اعهاد أشد لرفض يقابل به حتى القول المبدئي بعلم لاهوتي يلقى عليه النور الإيماني الفائق الطبيعة ضوه ه .

## الحل في أصوله البنيوية

الواقع أن الفضل في الحل الصحيح ، إنما يرتد إلى عبقرية القديس توما الأكويني . ولقد تناول هذا الحل طبيعة العلم اللاهوتي وصفات أدواته الفلسفية . والذي يزيدنا رغبة في الاطلاع عليه هو أنه الحل الذي يتيح لنا وحده أن نتَبَيّن العلاقات التي تصل بين علم اللاهوت في الصيغة التي ألبسه إياها وبين الفكر الفلسفيي العقدي في الإسلام.

## ا\_الحكمة والعلم يتصالحان

إن اللاهوتيات أو والعقيدة المقدسة ، كانت قد تطورت في عهد الآباء على ضوء الحكمة الملقاة في الباطن . فبقي من ذلك شيء كمأنه حنين . إنه لتأمل عظيم يغتذي من الكتاب المقدس ومحركه الحب ، ولقد جاء بالثمر العجيب عند رجل كالقديس بْرَنَارْدُوس . ولكنه لم يكن

كافياً لحاجات الأرواح كلها ولصياغة ذلك العلم القابل للتبليغ الذي كانت هذه الأرواح متعطشة إليه ، والذي يتقدم نحو الحقيقة الفائقة الطبيعة وعلى ضوئها تبعاً لنمط في المعرفة خاص بالطبيعة البشرية .

كان علم اللاهوت حكمة إذن . فهل بمكنه أن يصبح علماً أيضاً ؟ أم بين الحكمة والعلم تناقض ما من حيلة لإزالته ؟

كانت المسألة الكبرى ما تزال هي مسألة العلاقات بين العقل والإيمان ، بين الفلسفة والعلم بالمقدسات . فالنزعات الأغسطينية تصر على إدادتها أن تتولّى في ضوء واحد ، المجهود الفلسفي بحد ذاته والعمل الفكري وقد أشرق فيه الإيمان . وظل هذا الموقف شرعياً عند الآباء ، ما دامت الفلسفة لم تمتد ، بعد التقيد بها على هذا الوجه ، إلى أبعادها العقليسة كلها ، كما شاهدنا الأمر عند القديس أغسطينيوس . ولكنه أصبح على خلاف ذلك ، في هذا القرن الثالث عشر ، بين تيارات المذهب الأغسطيني المصطبغ بالسينوية ، تلك التيارات التي لم يكن بد من أن يشتد تكييفها المذهبي . على حين كان العقل الفعال المفارق ولو رد بالنفي علناً ، طيفاً عوم حينذاك فوق النظريات الإشراقية كلها .

أما الجدليون، فكانوا قد ميزوا بوضوح أشد، من وجه ما، بين نور العقل ونور الإيمان. ولكنهم خلطوا بين المعلومات المعنوية، بحيث أصبح مجال العلم بالمقدسات كله في متناول العقل وحده وخاضعاً، غالب الأحيان، للقول بالتواطؤ. فلم يدركوا أن العلم بالمقدسات ذاته، إنما ينتهيي الأمر به إلى حينئذ الاختفاء.

ثم جاءت قضايا أرسطو في الطبيعيات والميتافيزيقا ، في مرحلتها الأولى . وبدلا من أن تدخل المسألة لصالح «الفلسفة ونظامها» ، زادت أول الأمر عدد الصعوبات فيا بدا . حتى الذين يسلمون «للصناعات» بقيمها التمهدية كلها ، مثل جاك ده فيتري ، بحذرون من اقتحام الكتب الطبيعية . وعن مثل هذا المعنى يدافع غيليبوم دُوسير دفاعاً بليغاً . وفي

حين كان القديس أأسييرت على رأي مخالف ، فيدعو إلى الترحيب بالموارد الحديدة ، كان البابا غريغوريوس التاسع يناشد ألا يفسح المجال الفلسفة العلمانية أن تلطخ علم اللاهوت (١).

غدا التهديد باللبس يتضخم في الطرفين . ذلك بأن الأمر كله كان متعلقاً بالضوء الذي فيه بجب أن ينظر إلى تلك الموارد الجديدة لـكي يُعْيَّن لها مكانُها وتُسْتَعَادَ مادةً للفكر . فنفهم مناشدات غريغوريوس التاسع إزاء «القراءات» التي يدعو إليها أتباع الإسكندر الأفروديسي ، ريثًا تحل في العاجل القريب مأساة الرشدية اللاتينية . لقد كانت « العقيدة المقدسة » في حقيقتها هي المعرّضة للخطر حقاً . كان جلُّسِر ده لا پوریه ، ویوحنا ده سالسبري ، وألمن ده لینل ، قد ابتدؤوا بمعالجة علم اللاهوت معالجة كأنها علمية . وأخذوا يطبقون عليه قواعد المنهجيات الخاصة بالمعارف وقد أصبحت علوماً قائمة في بناها (٢) . وذلك في خضم القرن الثاني عشر ، حتى عندما كان التعليم ما يزال قريباً جداً إلى « الصحيفة المقدسة » . إلا أنهم كانوا ينبُّهون إلى أن العلوم المختلفــة تقابلها مناهج مختلفة ، وأنه ليس من المسوغ أن تطبق على العلوم بالمقدسات مناهج العلوم بالطبيعيات . ثم ظهر التعريف الأرسطي للعلم على أنه «معرفة يقينية بالأسباب» . والتصنيف الأرسطي للعلوم بعـــد عودة ابن سينا (٢) إليه وضبطه ضبطاً متقناً . فجاء ذلك كله في حينــه وأتاح للجدال أن يتسع إلى مداه كله .

هذا وإنا نتناول هنا ملخص هذا الجدال في مراحله التاريخية . تابعين

١ راجع م. د. شونو «علم اللاهوت » ، ص ٢٨ -- ٣٢ .

٢ راجع م. ج. كونغار المقال «علم اللاهوت» ، عمود ٣٦٩ – ٣٧٠ ( DTC ) ( و م. د. شونو « معاولة تطبيق منهجية الاهوتية في القرن الثاني عشر » ، RSPT ، ايار ١٩٣٥ ، ص ٢٥٨ تا .

٣ راجع هنا ص ١٧٨ . ثم الجزء الأول ف ٢ . ص ١٨٦ . حاشية ٢ .

عن كتَبَ العمل القيم الذي وضعه الأب شونو (١). ويجب أن نلاحظ أن أنصار الأغسطينية النازعة إلى مذهب ابن سينا ، في القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، هم الذين أقبلوا أولاً على صوغ المسألة ، ولكن ليجيبوا عنها بجواب سلبي أو يكاد يكون سلبياً . لقد أوغلوا بقدر ما كانت مسلماتهم تتيح لهم التوغل ، وأدرك بعضهم إدراكاً واضحاً المجهود الفكري الذي يلتزمه «فقه الإيمان» . لكن مفهوم العلم ذاته لم يسعه إلا أن يكون مفهوماً مضطرباً ، ما دامت التمييزات المتعلقة بالضوء وبالمعلوم غير عقرة ، وما دام استقلال الفلسفة غير معترف به .

لقد أثبت غليوم دوسير ، منذ سنة ١٢٧٠ م . في آن واحد ، أن الإيمان أمر فائق للطبيعة وأن إمكان التصديق به أمر يقع على الصعيد العقلي . فمهد بذلك للتمييز بين وظيفتي العلم بالمقدسات ، الدفاعية والإشراقية . غير أن المجهود العقلي بقي مدة غير مطبق ، في الواقع ، إلا على الوظيفة الأولى فقط . أما فيا يتعلق بالوظيفة الثانية ، فها زالت « العقيدة المقدسة » تعني دائماً ، في ذلك المسلك الأغسطيني ، معني قريباً إلى « النص المقدس » . ولذلك ، كان جواب الإسكندر الهالينزي سلبيباً وهو حينئذ يقابل إلهام الوحي بالمسكنت العقلي الذي يكفله العلم . فلم يكن علم اللاهوت موجهاً إلى معرفة الحق بل إلى المحبة . إنه خارج يكن علم اللاهوت موجهاً إلى معرفة الحق بل إلى المحبة . إنه خارج عن نظام المسببات والأسباب ، متعلق رأساً بالسبب الأول المنزه . إنه حكمة وليس علماً . أما الفلسفة الأولى التي تلجأ إلى الاستدلال في سيرها، فهني عام حقاً واكنها ليست ، بالرغم من أرسطو ، حكمة بحال . فهني عام حقاً واكنها ليست ، بالرغم من أرسطو ، حكمة بحال .

١ « راجع » علم اللاهوت » الذي مهد له هو ذاته بمقال بالعنوان ذاته ، مستندات ، ح ٢ ،
 ١٩٢٧ - ص ٣١ – ٧١ ، وبالمحاولة المذكورة أعلاه .

في سنره . يلجأ إلى فن التحليل الأدبي (١) .

وهكذا كانت هذه الأبحاث تتناول طبيعة العلم الديني ، ويعكرها الغموض اللاحق بالوحي الإلهي وبفقه العقل البشري له ، وهي أبحاث يتوازى تتابعها في أكسفورد مع متابعتها في باريس . ويناقش المشكلة كل من فيشكر وكلوردبي في مقدمته للشرح الذي يضعسه في «الأحكام» . إلا أن فيشكر لا يستبقي من هذه المشكلة لديه سوى نظرة مشوشة لا نتبيتن فيها «بادرة تمييز قط بين الإعان وعلم اللاهوت» وهذا منه تخلف عن غيليوم دوستر . لا بل إن العلوم البشرية ليست لديه إلا أمثالاً (٢) ، وهذا عنده إحلاص للقديس أغسطينوس الذي لم يفهمه على وجهه الصحيح . فكأن الحلق ليس له من الحق نصيب ، إنما يقوم بأنه «دليل» و «علامة» (٢) . لم يكن «هذا العلم أو الكتاب» يقوم بأنه «دليل» و «علامة» (٢) . لم يكن «هذا العلم أو الكتاب» ما هو قاعدة إيمان يقع عايها تصديق المؤمن ، وبين النتائج اللاهوتية أو اللناظرات . إنا نعبر ، بدون تباين في الوظائف ، من الإيمان الفائق الطبيعة المنتجي إلى مجهود الاستنباط اللاهوتي الذي يتحقق على الصعيد الطبيعة المنتجي إلى مجهود الاستنباط اللاهوتي الذي يتحقق على الصعيد

إن القديس ألبير يرى علم اللاهوت والكتاب المقدس شيئاً واحداً ولكنه يدخل النمط الاستدلالي
 في شرح العقيدة ( انظر م. د. شونو « علم اللاهوت » • ص ٣٠) .

۲ المرجع ذاته ، ص ۶۹ .

عمداً ما كان يمنع علم اللاهوت من أن يحل في «عهد الفلسفة »، لا كل فلسفة ، بمل تلك التي تتملق بالبحث عن «حقائق الأشياء». همذا وإنه يجدر بالذكر هنا أن التيارات التي تود أن تعود إلى حكم متساوية أحواله يفقد فيه علم اللاهوت مقامه علماً ، تميل إلى أن تتصلور المخلوقات محصورة في وجهين من النظر : إما في كون قيمتها قيمة رموز شأنها أن ترمز إلى الحق الإلهي ، وإما داخلة في حتميات القوانين العلمية ( العلوم العبيمية أو العلوم الفيزيائية الرياضية ). ولا شك أن همذين الوجهين من النظر صحيحان ، أو بالأحرى من شأنهاأن يكون صحيحين فيها إذا أم يكن قصد هؤلاء المفكرين أن يستثنوا وجهة النظر الشدالية ، أغي تلك التي شأنهما هو الإدراك العقلي للأمور على صعيد الفلسفة الطبيعية والانتولوجيا.

البشري . ونتيجة ذلك كله هو أن فيشكثر يأبى أن يسمي علماً العقيدة المقدسة .

واكنا نتبيّن بعض التقدم عند كيلورد بي بمعنى أنه يعترف . في وضوح أشد ، بفائدة «المناظرات» . ويوسع ، في العقيدة المقدسة . محلاً للاجتهاد العلمي . لكن علم اللاهوت ما يزال عنده مساوياً «للكتاب المقدس» . إنه يطبق عليه السياق الأدبي في شرح النصوص . كما هو الأمر ، من وجوهه كلها ، عند الإسكندر الهالينزي . ولا يلجأ قط إلى «التعريفات والتقسيات والاستدلالات» الأرسطية . صحيح أنهم يستخدمون ، في العلم بالمقدسات ، جهازاً علمياً . منذ عهد اللومباردي على الأقل ، ولكن هذا الاستخدام واقع عارض ، يلازم ضعف الروح عندنا . ولئن طبقنا ، في نهاية الأمر ، تصورنا للعلم على «فقسه الإيمان» ، فإنما يقوم ذلك على معنى قياسي فقط . بل نكاد نقول : إنه معنى متشابه . فليس الأمر أمر علم بالمعنى الأرسطي ، بل هو بالأحرى أمر معرفة بالمعنى الشامل .

وهكذا لا نجد تمييزاً حقاً بين الإيمان وعلم اللاهوت . لا عنسد الإسكندر الهاليزي ولا في أكسفورد . بالرغم من الإمكانات السي يسترها غيليوم الأوستري . لكن الأمر أصبح على خلاف ذلك عند القديس بوناڤنتورا الذي جاء بتمييز من الطراز الأول . فعرف «الكتاب» بأنه «القابل لاتصديق من حيث كونه قابلاً لاتصديق » . وعلم اللاهوت كما تعلمه «الأحكام» . بأنه «القابل لاتصديق من حيث كونه قابلاً للفقه» . وهي قضية تتصل اتصالاً مباشراً هنا أيضاً بالأسلوب المعتمد في التعلم . ذلك بأن بوناڤنتورا لا يتصور «العقيدة المقدسة» التي يسميها ، العلم اللاهوتي » صيغة ترادف «الكتاب» بمعناها . فسياق البيان الأدبي وعلم التأويل الديني هما أسلو بان يُعتمدان في التفسير . وعلى خلافها يكون أسلوب العالم باللاهوت في أبحائه الفكرية .

ولنا أن نقول: إن القديس بوناڤنتورا ، في حقيقة الواقع ، هو ، مجدداً ، أقل منه عائداً إلى سُنة في منتهى الصحة ليتقيد بها . وهي سُنة القديس أنسلموس بالذات ، بل سُنة أبيلاردوس (١١) ، ولكنها موجهة مسددة . ولا غرو في ذلك . فالذي يؤدي إليه ذلك «القابل للفقه» . إنما هو دائماً الاستمتاع بالقيم الإعانية ، كما هو الأمر من وجوهه كلها ، لا لدى أبيلاردوس . بل لدى أنسلموس ، وهو لا يبقى على مرماه إلا في جو الإيمان . وهذي ، من الإيمان ، وظيفة دفاع عنه واستحثاث عليه وتمتع به . أعني وظيفة إدراك لفقه الإيمان ، وتوسيع فيه . لكنها ليست وظيفة الأسلوب الذي ينفرد به علم لاهوتي (٢١) .

هل جاء ذلك خاتمة للجدال ؟ كان غيليوم الأوسيري ، منذ ماض بعيد ، قد تقدم بقياس بلغ من الوضوح منتهاه . لكن القديس بونافنتوراً لم يبد أنه أدرك مدى تطبيق هذا القياس ، فعبر عنه صامتاً . ويلخص الآب شونو ذلك القياس بما يلي : « إن التصديق الإيماني في صعيده ، هو على قياس التصديق بمبادئ العقل الأولية ، وهو تصديق عفوي لا يزل ولا يزيغ ، مرسوم في نور العقل ذاته ، منتقدم على العلوم كلها ، معلوم بذاته » . والنتيجة : «إن قواعد الإيمان جاءت أصولاً للإيمان معلومة بذاتها » (٣) . إنما يورد غيليوم هذا القول في مقالته في الإيمان . وهو ينبة ، إن جاز لنا القول ، إلى العبارة «معلوم بذاته »

١٦٤ – ١٦٤ – ١٦٤ .

٢ شونو ، المرجع المذكور ، ص ٧٥ . إنهــا العودة إلى القول المنقول : « لن تفهم ما لم
 تؤمن » . انظر جلسون « فلسفة القديس برنافنتورا » ، ص ٩٨ ، وخاصة حاشية ١ .

٣ شونو ، المرجع المذكور ، ص ٦١ .

إدراج هذه «الأصول» في صياغة علم منظم . وفي حوالي سنة ١٢٣٠ م يطبق الدومنيكي رولان الكثريثمُوني هذا القول بنبيء من الاستحياء ، لا على العقيدة الدينية بحد ذاتها – لأنها حكمة وليست علماً ، وأعني دائماً علماً استدلالياً – بل في «النتائج المستنبطة من قواعد الإيمان» . ثم يجاوز الفرنسيسكاني أو د ريغو هذا الحد ، في سنة ١٢٤٥ م . ويعترف لعلم اللاهوت ، مثله عترف للعلم ، بأصول ومسلمات ونتائج . «فأخذ التعادل بين «القواعد الإيمانية» و «الأصول» . منذ ذلك الحين ، يعمل بتأثيره من أجل التحول بالإيمان إلى عقل لاهوتي » (١٠).

لقد أصبحت الآن كل مادة من مواد المعضلة في محلها . والذي عمل على استخراجها هو . كما نرى . مجموع أبحاث تلاقى فيه بعضها مع بعض . « إن عالماً بأسره قد عبر بين قول أبلار دوس في منهجه « نعم أو لا » ومقدمته المشهورة . وبين «خلاصة » القديس توما . وإذا كانت المراحل التي إليها وصل أرسطو هي التي تواف وحدة هذا العالم الروحية والصناعية ، فإن أجيالاً من الأئمة عملت طوال قرن بكامله ، لتخصب العلم اللاهوتي بالمورد الذي جاءت به نهضة الفكر اليوناني وهي لتخصب العلم اللاهوتي بالمورد الذي جاءت به نهضة الفكر اليوناني وهي من الخزارة » (٢) . اكن ذلك كله تحقق ولما وتاريخياً ، يكون دائماً هو المرحلة السابقة للتأليف الضروري . وهي هذه وتاريخياً ، يكون دائماً هو المرحلة السابقة للتأليف الضروري . وهي هذه أن ناحية ذلك التأليف البنيوية ، إنما تتعالى عن كل حتمية تاريخية ، ولا ممكن أن تعلل نهائياً إلا بذاتها هي . أعني بالعمل الطليق الحر الذي لا يرد الى غيره ، والذي يقوم به رجل عبقري عرف كيف يتواضع ليستمع إلى الحق وتعليمه .

١ المرجع ذاته ، ص ٦٥ .

۲ شونو « محاولة » . ص ۲۵۸ .

فعن السوال المطروح لم يعط التيار الأغسطيني جواباً بهائياً . وبسين غيلنينوم الأوسيتري والإسكندر الهاليزي ، لم بجد أرسطو جدوى بظهوره في قضاياه المتافيزيقية . بل الأولى بالقول : إن تصور العلم بالمعسى الأرسطي الدقيق كان قد أدى إلى تخدف الجدال . ذلك بأنه ، إن تصورنا علم اللاهوت علماً بذلك المعنى ، فإ عسى أن ينتهي الإيمان إليه من حيث كونه فوق الطبيعة ؟ وإن شئنا فلنقل : ما عسى أن ينتهي إليه التواصل بن الإيمان وعلم اللاهوت ؟ هذا ما كان الأغسطينيون يتساءلون عنه .

وها هو ذا المورد الحاسم الذي جاء به القديس توما أخيراً . لقد استهل القديس عمله بالأثر الذي وضعه في شبابه ، وهو «الشرح في الأحكام» . فإنه لا يثب ، في هذا الأثر ، التمييز بين الإيمان وعلم اللاهوت فقط ، بل بين الملكة الملقاة في باطن المؤمن وملكة العالم اللاهوتي المكتسبة أيضاً . وهو ، مع ذلك ، لا يصدع التواصل المتناسق بين الطرف الأول والآخر . فيثبت بين نور الإيمان وفقه المبادئ الأولية التعادل ذاته الذي سبق إليه غيبليوم الأوستيري وأود ريغو وأثبتاه بين هذه المبادئ ذاته الذي سبق اللهوتية » ، فيرد فيها الجواب النهائي عن سؤال ليبويش ثم «الحلاصة اللاهوتية » ، فيرد فيها الجواب النهائي عن سؤال فييشكر وكيلورد بيي : «هل العقيدة المقدسة علم ؟» (٢) . وكان فييشكر وكيلورد بيي : «هل العقيدة المقدسة علم ؟» (٢) . وكان

إن هذا الموقف الذي يتخذه القديس توما في « شرح الأحكام » ( انظر شونو « علم اللاهوت » ، ص ٦٦ – ٧٠) إنما نزداد تبيئاً الضوء الذي يلقيه إذا ذكرنا أن هذا القديس ، في كلامه عن منهج العلم المقدس ، ( مقدمة باب ه ) ما زال يعود إلى القول « بالمنهج التهذيبي ، المرتكز على الوعد و الوعيد ، و الذي يقوم على رواية الأمثال » . وهذا قول لم يعد إليه في مؤلفاته المتأخرة . ( راجع ر . غانيبيه » علم اللاهوت النظري » ، ص ٢٢٧ – ٢٢٨ ) .

٢ «عند بويسيوس في الشالوث » . مسألة ٢ . باب ٢ . بثم » الخلاصة اللاهوتية » ، جزء ١ . ٠
 مسألة ١ . . .

الرد إبجابياً . لقد بطلت قواعد الإنمان وبطات معها «الصحيفة المقدسة» في كونها معلوم العلوم الدينية الحاص . فإنما هي من هذه العلوم أصولها . لقد تخلفت وظيفة علم اللاهوت الدفاعية ، وأعني بها إيراد الأدلة دعماً لقواعد الإيمان . كانت ، في الإسلام ، وما تزال ، الوظيفة التي ينفرد بها علم الكَّلام ، وهي الوظيفة الوحيدة التي ألزمها تيارا الإسكندر الهاليزي وأكسفورد مجهوداً استدلالياً بالمعنى الحاص . لكنها تحل ، عند القديس توما ، مقاماً فرعياً ، و'تحجّب أمام الوظيفة الأولى التي هي الإشراقية . وهذا أمر لم يُمس محكناً إلا لأن القديس توما جاءنا هنا بعارفة هي من أخصب عوارفه بعد ان صاغها صوغاً جلياً . قال : « إن علم أهل السعادة هو العلم الذي تصبح فيه قواعد الإيمان بيّنة بذاتها . وهــذا العلم الذي يختص أهل السعادة به ، هو الذي يكون علم اللاهوت له خاضعاً ، خضوع المتأخر للمتقدم عليه . ولا ريب أن هذا التأخر لا يسعه أن يستوفي الشروط كلها التي تقتضيها ، في مثل هذه الحالة ، العلوم البشرية . لكنه تأخر عن متقدم عليه بالمعنى الحقيقي ، ما دام علسم اللاهوت يستمد أصوله المدركة إدراكاً مبها على ضوء الإيمان ، من ذلك العلم الأشرف (١) . وبذلك أصبح علم اللاهوت علماً حكمه دون حكم العلوم العقلية ، ما دام هذا العلم غير قادر على أن يثبت أصواحه الحاصة بالبرهان . إلا أنه ، مع ذلك ، نظراً إلى معلومه ، أشرف ما يكون العلم في هذه الدنيا (٢) . وبهذه الحال ، بقي الالتحام في وحدته الحية بين «نور الإيمان» والمجهود اللاهوتي ، وهو عند توما أشــد" التحاماً منه عند بوناڤنتورًا (٣) . لقد اكتفى هذا الأخبر بإبراز التمييز

١ راجع ر. غانيبيه « علم اللاهوت النظري » ، ١٩٣٨ ، ١٩٣٨ ، ص ٢٣٢ – ٢٣٣ ، والمراجع العديدة الواردة هناك .

إن هذا هو السبب ذاته ، كما سوف نرى ، الذي دفع علماء الكلام إلى إثبات « المقام » الأسعى
 لعلمهم .

۳ شونو «علم اللاهوت» ، ص ۸۹ .

بين «القابل للتصديق» و «القابل للفقه» ، وهو تمييز نعود إليه ونجده عند القديس توما في صيغة أخرى . اكنا نجد أيضاً ، مع نظرية خضوع المتأخر لما يتقدم عليه ، إثبات وحدة بالغة من السمو ذروته . ذلك بأن الأسلوب اللاهوتي ، إن كان عقلياً . فنوره فائق للطبيعة أصلاً ، ومعلومه معلوم الإيمان بالذات ؛ كها أنه معلوم المعرفة التصوفية بوساطة التا لف الحبي ، وهو الله موحياً ذاته كها هو عليه في ذاته .

وقد نتج عن ذلك أن 'حصر ، في علم التفسير ، ما يتعلق بالتحليل الأدبي والتحليل الصرفي والنحوي والتأويل من جهاز كان قمد انضم انضهاماً عضوباً إلى «الصحيفة المقدسة». وقد تحقق هذا الحصر بحرية ازدادت بقدار ما كان علم اللاهوت يتخلى عن ذلك الجهاز من أجل أسلوب الاستنتاج العقلي (١) . وهو الأسلوب الحاص بعلم اللاهــوت النظري . كما أنه نتج عن ذلك كله أيضاً . استناداً إلى مبدإ التمييز بين العلوم وتطبيقه هنا أيضاً ، استقلالُ الفلسفة بأصولها ، أي معلومــات العقلُ الأولية . وبنورها ، أي العقل وحده ، وبمضارهـــا الحاص . فيسعها أن تكون على الصعيد اللاهوتي خادمة لعلم اللاهوت، ثم لا تفقد، بعد ذلك ، استقلالها على الصعيد الذي هو صعيدها . وليس بين حدي العلم والحكمة تخاصم . أما ما ينطوي عليه هذا الحد الأخير من طابع عاطفي فإنه ينفصل عن تعريفه العام . واكنه يعود ليدخل بتناســق . يقاس قدره بقدر ما كان ذلك الانفصال ، في التعريف الجزئي السذي تضبط به الحكمة الدنيوية في أشرف درجاتها . وهي معرفة الله معرفة تصوفية بوساطة التآلف الحبي المصحوب بالعاطفة لدى الإنسان، وبدافع الألطاف التي يُمِد الروح القُدُس بها . فليست هذه الحكمة القصوى علماً ، وذلك ، بالذات ، لأنها معرفة من نوع التجربة والاختبار .

١ وهو منهنج يبقى دائماً خاضماً لضوء الإنمان .

كما أنها ليست حكمة العلوم البشرية الجزئية ، التي لا تدرك معلومها إلا بالأسباب السفلية . لكن العلم . من حيث كونه «معرفة ثابتة ، يقينية» ، وعندما يدرك بالأسباب الكلية ، إنما هو حكمة ، أغني أنه معرفة بالأسباب الفائقة (١) . كذلك هو الأمر في الميتافيزيقا ، مع أن أصولها وأضواءها عقلية فقط . وهو بأن يكون كذلك أولى منه في علم اللاهوت القائم على أصول وأضواء تفوق الطبيعة .

ما أوسع الآفاق التي يكشف عنها هذا الحل الذي جاء به القديس توما! إنه لإصلاح ما بين العلم والحكمة في البحث عن الحقيقة وفي مشاهدتها الفائقة . ولقد أثبت علم اللاهوت المسيحي في حكمه النهائي . وهو ينطوي في جنباته على مبدإ مجهود لاهوتي لن ينفك متقدماً ، وينبه إلى أن الوظيفة الإشراقية هي وظيفة العلم بالمقدسات ، فيعترف به علماً نظرياً وعملياً في آن واحد . على أن يكون نظرياً أولاً ما دام موجهاً ، في انضباطه ، إلى مشاهلة الحق . أجل إنها ، بحد ذاتها ، مشاهلة على علمية لاهوتية محضة ، وليست مشاهدة ملقاة في الباطن . ولكنها ، على صعيدها اللاهوتي ، تزداد تناسقاً مع المشاهدة الملقاة في الباطن على صعيدها الفائق . بقدر ما أنها ، في كيفها الحاص . تزداد تميزاً عن هذه المشاهدة الفائق .

## ب \_ الأدوات الفلسفية

لكن هذا الحل لم بحظ بالإجماع في أيام القديس توما . فإن النزعمة المعروفة بالنزعة الأغسطينية استمرت حية ناهضة ، حتى عند هوالاء الذين

١ راجع ماريتان " العلم والحكمة " ، طبعة لابرجري . باريس ، ١٩٣٥ ، ص ١٩ و ٠٠ .

كانوا يسلمون بالمجهود العقلي كله مسخراً «لفقه الإيمان». ولم يكونوا الأقل شأناً. ما دمنا نجد تلك النزعة ، ليس عند الإسكندر الهالينزي وحسب ، بل عند بونافنتورا أيضاً . إن البحث اللاهوتي في نظرهم ، ليس موجها أولاً إلى مشاهدة الحقيقة الإلهية ، وهي للروح عمله الأسمى، بل إلى الاستمتاع بالذات ، وهو للحب حده الأقصى . إنه ليس للعقل ، في عمله ، غاية ينفرد بها ، فلا يسعنا أن نعترف للعلوم السفلية باستقلال (١) . والعلوم البشرية لا تقوم إلا بكونها علوماً تمهيدية ، ولا وجود لعلم اللاهوت والعلوم البثرية لا تقوم إلا بكونها علوماً تمهيدية ، ولا وجود لعلم اللاهوت فاتع أحدث للتذوق لا للمعرفة . أو هو بالأحرى لا يطلب المعرفة إلا لتذوق أفضل (٢) .

كيف نعيس لهذه النزعة مكانها في تاريخ العلم اللاهوتي المسيحي ؟ هل ينبغي أن نحدد مذهبي توما وبوناڤنتورا على أنها «مدرستان» متقابلتان ؟ ليس هذا ظننا . فالاختلاف الأساسي بينها ، هو أن الثاني ينفر إجالاً مما جاء الأول به من تمييزات بين المعلومات المعنوية . وهو يعنى بأن يبقى مخلصاً لحال عدم التباين التي كانت حال العقيدة المقدسة في عهد الآباء . بيد أنه . في حن كان الآباء يقفون هذا الموقف وكأنه عفوي عندهم — ما دامت المشكلة غير مطروحة ولا يسعها أن تطرح في زمانهم — بات موقف بوناڤنتورا موقفاً معتمداً . إن عمله لا يقع ، مثلها هو الأمر في عمل القديس برناردوس ، خارج الفلسفة . إنه يعتمد مثلها هو الأمر في عمل القديس برناردوس ، خارج الفلسفة . إنه يعتمد

<sup>؛</sup> انظر ر. غانيبيه ،« علم اللاهوت النظري » ، ص ٢٩ والمراجع .

إن القديس ألبير يبقى متقيداً بهدانا التقليد حتى في فهمه لمدلول العلم المقدس . ولقد رأيندا أن علم اللاهوت والكتاب المقدس ما يزالان ممزوجين في نظره . صحيح أنه يميز في شرحه للأحكام بين الحكمة اللدنية والحكمة المكتسبة . لكنا نجده في الكتاب المنسوب إليسمه ، « الخلاصات اللاهوتية » . أن الثانية خاضعة خضوعاً تاماً للأولى ، وهذه غاية لتلك . وهذا موقف القديد بونافنتورا بالذات (المرجم ذاته ، ص ٢٩ - ٣٦) .

فلسفة ما . هي الأغسطينية وقد كيفت تكييفاً مذهبياً ، وجاءت فلسفة مركزة على نظرية الإشراق ، فلا يستخدم أرسطو إلا ليسخره لما . ولا شك أنه يتبيّن التمييز الممكن إثباته بين الفلسفة واللاهوت من ناحية أخرى . ناحية ، وبن اللاهوت النظري والتجربة التصوفية من ناحية أخرى . وإنه ليتبيّنه حقاً على صعيد التصور الذهبي . لكنه يأبي أن يتقيد به في الواقع ، ليحفظ لبحثه أصداءه العاطفية ، التي لا يقام فيها وزن إلا لما يوجه القلب البشري توجيهاً حياً إلى الله (١) . « إنه يرى العقل غير كفو لعمله ، في مجاله الحاص . ما لم محدق بنظره إلى المستقرار ، لم يكن كفواً لها » (٢) . إنه لموقف جذاب ، ولكنه يفتقر إلى الاستقرار ، بل لصحة حياة باطنة روحية تختلف باختلاف أصحابها . فتصبح هذه الحياة ، في نهاية الأمر ، هي القياس لذلك البحث (٣) . على أن التوازن يزداد اضطراباً بقدر ما أن الأمر لم يمس الآن أمر خلو محض من يزداد اضطراباً بقدر ما أن الأمر لم يمس الآن أمر خلو محض من التباين ، مثلها كان في عهد الآباء ، بل هو أمر رفض للتباين أصلا (١٤) .

إن كون العقل بحد ذاته أمراً يختلف عن الإيمنان لا يمنع من أن يغدو سير المعرفة الوحيد ،
 إن أر دناه سيراً صحيحاً أكيداً ، لا يتحقق شكلا وعبشاً ، سيراً منطلقاً من الإنمان ليجتاز ضوء العقل ويصل إلى التلذذ بالمشاهدة ( جلسون « القديس بونافنتورا » ، من ٩٧ ) .

۲ المرجع ذاته ، ص ۹۹ .

و بهذا الممنى نعتقد أن الأب بواييه مصيب في لفته النظر إلى الوحدة الحيوية التي تجمع بمن القديس توما والقديس أغسطينوس . فإن الحلاف الذي يشير إليه الأب غانيبيه ، من حيث غساية العمل الفكري اللاهوتي ، لا يسترد أهميته إلا إذا قارنا بمن القديس توما والأغسطينيين مع مسالة انتهوا إليه بتكييفاتهم المذهبية الفلسفية (غانيبيه ، مشكلة علم اللاهوت في حاضره ، مقسسال مذكور ، ص ٢٦٨ ، حاشية ٩ ) .

أفلم يصبح الآن هذا الحلو من التباين . الذي كان مشروعاً عند القيادوقين وعند القديس أغسطينوس ، شديد الحظر وقد طرح السوال طرحاً واضحاً عن المنزلة التي تعين للأساليب العقلية وقيمتها ، بلل أخذت الفلسفة تزداد نزعة إلى إثبات استقلالها ؟ لقد رأينا أن الأغسطينية النازعة إلى مذهب ابن سينا ، في القرن الثالث عشر ، لم تتردد في أن تأخذ على توما «رشديته» ، وأن جامعة باريس نجحت في أن تورطه في تحريم القضايا الرشدية . فيسعنا أن نتساءل : ألم يكن من شأن التيار الأغسطيني أن يصبح عاز لا أمام الشقة التي أحدثتها الرشدية في المستويات بين العقل والإيمان ؟ في حين أن التومستية واجهت هذه الرشدية بمجهود الإدراك الأمر في واقعيته ، جاء في ذروة الشعور الواعي ، فانتصر تعليها بتأليف فائق ، جمع بين العقل و الإيمان جمع تمايز وتناسق في آن عليها بتأليف فائق ، جمع بين العقل و الإيمان جمع تمايز وتناسق في آن واحد .

مها يكن من أمر . لقد أصبحنا الآن أمام مفهومات واضحة الحطوط والمعالم : ظاهرة التباين ، وخضوع بعض العلوم لبعض خضوع المتأخر للمتقدم عليه ، والحكمة اللاهوتية في قوالها أشرف علم أحرزة الفكر البشري وقسد أشرق الإيمان فيه . اكن كل هذه المفهومات الجديدة لم تعظ باكمال نتيجتها ، التي هي إدراك الحق ، إلا بقدر ما هيئيء فا من أسس فلسفية ثابتة تقوم عليها . ولقد أدرك القديس توما هسذا الواقع ، فكان ذلك الإدراك قوته ، بل شرط نجاحه . لقد أدرك أنه . إن كان بوسع عناصر فلسفية من الأفلاطونية المحدثة ، أن تنضم انضاماً

مجرد جهل لتتمييز ؛ إنما هو أمر حكم إنجابي ينفي هذا التمييز بالذات» . ( جلسون ، المرجع ذاته ، ص ٣٨٨ - ٣٨٩ ) . و لقديد حلل جاسون هذا الموقف تحليلا و اضحاً وقدره بتقدير منصف . في الفصل الرائع «روح القديس بوناڤنتورا» ، الذي جلسا، في خاتمة كتابه .

عضوياً بدون أن تشكل خطراً على الدفق التصوفي لدى رجل مثل القديس أغسطينوس ، فإن علماً لاهوتياً قائماً في بنيته علماً . لا ُبدّ له . أداةً ، من فلسفة مركزة على تحليل الحق وعلى كون المخلوق حقاً بقدر ما (١١) . وذلك بدون إسقاط ما أخذ به من معالم أفلاطونية كثيرة . وها هو ذا أرسطو ، وقد جاء أخراً نقلاً عن العرب أو عن الترجات اليونانية – اللاتينية . يأتي في حيَّنه ليكفل للانطلاق بدايته . ولكنه الفيلسـوف أرسطو ، وقد عاد القديس توما إليه وحوره بتفكيره تحويراً جريئاً لصالحه الحاص . فلم يكن الأمر أمر وضع الأصول التمييز والتناسـق بن العقل والإيمان فقط ، بل كان ينبغي أيضاً تتمكن هذا التمييز وهذا التناسق من أن يعبا عباً من بعض عوارف خصبة . منها فلسفية ومنها لاهوتية . وإنا نعرف تلك الومضات العرفانية معرفة جيدة : إدراك الحق صورته الجوهرية . ونظرية المعرفة المنطلقة من وظيفة التجريد الذهني التي نختص بهـا كل فكر بشري (٢) . وتأثير العلل الوساطية عسلي معلولاً لها بحرك الله كلاً منها تبعاً لما كانت عليه حقاً . وكون المتعاليات أمراً واحداً كل بعضها محل بعض من غير تناف فيما بينها . و « ميتافيزيقا سِفر الخُرُوجِ ﴾ حيث تتوحد الكمالات الإلهية كَلُّها ثم لا يفني بعضُهـا بعَضَهَا الآخر . وذلك في وحدة الحق القائم في ذاته والَّتي لا وحسدة فوقها ، وتمييز أوضح بنن الغريزة والفكر يبرز ، في مفهوم أصفى ، للمعرفة المصطبغة بالعاطفة ، ثم تمييز أنتولوجي بن الأمور الطبيعيسية

عن الاختلاف في وجهة النظر من حيث استخدام القواعد الفلسفية عند الفديس أغسطينوس والقديس
 توما ، راجع جلسون ، « خواطر في المناقشة حول القديس توما والقديس أغسطينوس » ، ،
 متفرقات مندونيه ، ح ١ ، ص ٣٧٠ تا و ٣٨٣ .

إنها لقضية جوهرية ، ولا سيها إذا ذكرنا أنها تقابل ، في الآن نفسه ، القول بالعقل المفارق عنه
 الرشديين والسينويين ، ونظرية الإشراق عند الأغسطينيين .

والأمور الفائقة الطبيعة ، مع الدراج هذه الأمور الأخيرة في الطبيعة الدراجاً حيوياً – وكم كان غير ذلك كله كثيراً . أجل ! كل هــذه الإدراكات العرفانية هي موارد لاهوتية أخذت عن أغسطينوس أو عن الدمشقي . أو هي موارد فلسفية جاءت من أرسطو وابن سينا وابن رشد . ولكنها موارد عاد الفكر إليها فحورها تحويراً واسعاً ، وثقفها غالب الأحيان ، فها يتعلق بالأخيرة منها على الأقل . ليضبطها في تأليف ذهني لم مكن أن يكون إلا تأليف القديس توما .

ذلك بأنه لم ينقذ القديس توما من الرشدية أرسطو فقط ، بل يسعنا القول: إنه أنقذ أيضاً منها المورد الإنجابي الذي جاء به ابن رشد ذاته . كما أنه لم يقصر في إنقاذه من إفراط «السينوية» أيضاً ، المورد الإنجابي الذي جاء به ابن سينا . ذلك بأن قوة عوارفه الفلسفية وانسلاكها في مسلك لاهوتي عظيم كانت تكفيه مؤونة الرد على وحدة الوجود الفيضية السينوية أو على الروحانية الرشدية مثلاً . وذلك باستخدامه ، في هذا الرد ذاته . موارد أخذها من ابن رشد أو ابن سينا ، ولا سيا باستخدامه أدواتها الصناعية من تعريفات وتمييزات في المفهومات ، بعد تصحيحها وإغنائها . إن افتضت الحاجة . وإنا لنجد ظواهر بارزة تدل على ذلك في الإدراك المتزايد الذي آنسه القديس توما من ذاته في حله الحاص لمشكلة والتفريد (١) . وكذلك كان الأمر في مسائل كثيرة لاهوتية أو فلسفية ، كلما اقتضت الحاجة جهازاً علمياً أو أدوات علمية . وما لنا لا نذكر هنا نظرية النبوة ، فقد ألحمت مصادر ألبيسرت الأكبر المصطبغة بالسينويسة نظرية النطرية النظرية التومسية في «النبوة الطبيعية» (١) ؛ في حين أن المصادر ذاتها ، لم يقل استخدامها ، لكن بعد تصفيتها وتصحيحها ،

انظر التحليلات والمراجع عند لويس غرديه ، ابن سينا ، ص ٢٩٨ ، حاشية ١ .
 ٣ . في الحقيقة ، س ١٢ ، ب ٣ ؛ ثم غرديه ، ابن سينا ، ص ٧١٦ ، حاشية ٤ .

هذه المرة ، عندما صار البحث إلى النبوة الفائقة الطبيعة . إن التأليف التومسي من حيث كونه حكمة ، إنما يتغذى . على الصعيد الفلسفي والصعياً. اللاهوتي على السواء، بالمنقول الديني المسيحي كله . ثم إنه ، من حيث كونه علماً ، إنما يتناول بأخذ ِ واسع . على الصعيد اللاهوتي والصعيد الفلسفي دائماً ، أطراً تصورية مَن أرسطو ، من غير أن بهمل موارد هي أفلاطونية . بل إنه لا يتردد في أخذ الكثير من عنَّاصر أدُّواته الصناعية عن ابن سينا وعن ابن رشد خاصة . هذا وقد يكون قولاً في منتهى الغلو ، الرأي الذي أراد بعضهم أن يذهب إليه . من أن هذه الحدود ، من طبيعة ، وأقنوم . وذات ، وجوهر ، المندرجة في صيغ العلم اللاهوتي ، وحتى في صيغ العقيدة المسيحية . وردت لدى فلاسفة الإسلام بالمعنى الذي يفهمها عليه الفكر المسيحي . كلا . فإن هـــذه التعريفات قــد مهد لها فكر الآباء كله . اليوناني واللاتيني على السواء . وإذا جاءت صيغها مضطربة أحياناً ، حتى عند عظام الشرقيين ، فإنها وجدت لدى الدمشقي ، في الشرق مثلاً ، وخاصة لدى رجل مثــل أغسطينوس في الغرب ، تصحيحات في منتهبي الدقة والصواب . لكن صيغة العقيدة تختلف عن عمل الإخراج العلمي المتقيد بأصول استدلالية. والذي يتناول هذه العقيدة في حد ذاتها . هذا بالرغم من أن التفاعــل المتبادل أمر جلي هنا . وفي هذا المجال كان ما استخدمه توما هو كل ما اكتسبه بذاته على الصعيد الفلسفي من توضيحات . فلا غرو حينئذ إن كانت أدوات فلاسفة الإسلام الصناعية هي التي سهلت عليه العمل بين يديه . لا بمعنى أنه اعتمد ذلك الجهاز وكأنه أداة من صنع سابق . لكنه عاود التفكير فيه وحوّره ووضّحه ليتخذه لذاته . أداة على قياسه الخاص . تنطبق الطباقاً محكماً على النور الفكري الذي تجول تحت. أبحاثه .

هذه الحرية المتناهية المتساوقة . مع ذلك الاحترام لسلف ، إنما تقع

بعيداً وراء مسألة تتعلق بالتأثر أو الأصالة (١). إن الأمر ، مع القديس توما ، ليس أمر المستويين الرشديين وانفصال أحدها عن الآخر انفصالاً جنرياً . كما أنه ليس أمر الباطنية الرشدية . تلك الباطنية التي لن يسعها أن تحظى بالقبول في الإسلام ما لم تنجح بتحريم علم الكلام في مجهوده كله . إنما الأمر هو أمر حقيقة واحدة جاءت صيغتها في الجمع وبالجمع بين الفلسفة وعلم اللاهوت . وكلاها علم وحكمة ، على أن لكل منها حقله الحاص وضوءه الحاص . لكن الفلسفة تخدم علم اللاهوت ، ثم منها حقله الحاص وضوءه الحاص . لكن الفلسفة تخدم علم اللاهوت ، ثم الفائقة الطبيعة التي أخرجها فكر الآباء أثناء الأجيال الطويلة . أن يتلقى أدواته من حيث كونه علم بشرياً .

« أيروى أن الأستاذ ألبيرت كان قسد أوصى تلميذه العظيم في كولونيا بأن يتبع أغسطينوس في اللاهوت. وأرسطو في الفلسفة. وينبغي أن نفهم هذا التوزيع على أنه يتناول المواد المعالجة، أقل مما يتناول الوجوه المعنوية. فمن حيث نجد في الفلسفة وفي علم اللاهوت علماً من وجه وحكمة من وجه آخر في آن واحد، يسعنا أن نقول ما يلي : لقسد طلب توما الأكويني في معالجته الأمور البشرية والإلهية من أرسطو وابن رشه وابن سينا أدواته العلمية، وتلقى من أغسطينوس وسائر

ا إنا نجد القديس توما عائداً إلى هذا الموقف حتى في وجه معالجته للإسكندر الأفروديسي . فهو لا يتردد في نظرية الإحساسات أن يتقيد بقضية للإسكندر ( أو كان يعتقد أنسامن الإسكندر على الأقل ) من مجرد ظهور الشارح اليوناني « مشائيا » . راجع ا. مانسيون ، « شرح القديس توما في « الحس والمحسوس » لأرسطو » ، مقسال مذكور ، ص ٩٦ - ٧٩ . – هسذا ولا بد من أن نضيف أنه وقع النباس في القرون الوسطى في ما يتعلق بشرح الكتاب « في الحس » : وهو أن النص الذي بقيت ترجمته منسوبة ، لمدة طويلة ، إلى جيرار الكريموني ، لم يكن في الواقع ترجمة عن الإسكندر بل عن ابن رشد ذاته ( انظر ده فو ، « عهد اللاتين الأول . . . » ، ص ١٩٥ ) .

الآباء ، ومن الكتاب المقدس خلاصة حكمته . ثم كان إخلاصه لحكمة أغسطينوس أكمل من براعته في صناعية أرسطو . إنه يصحح أرسطو ، وأكثر أيضاً ابن رشد وابن سينا ، ويكرّم أغسطينوس مثلما يكرم الابن أباه . ثم إنها هي الحرمة ذاتها يلتزمها ، عندما عده ، في المقاطع الوعرة ، بعون قوته الفتية ، وهو أمر يقع حقاً غير مرة . ونضيف أيضاً أنا ، مها زدنا بياناً أهمية العلاقة التي تصل القديس توما بأرسطو والفلسفة اليونانية والعربية من ناحية ، ثم بالقديس أغسطينوس من الناحية الأخرى وبالمنقول الديني المسيحي كله ، زدنا في الآن نفسه بياناً وإبرازاً ما جاءت عليه عبقريته من أصالة مدهشة » (١) .

## ح ــ القديس توما والفلسفة وعلم الكلام

١ – دور الفلسفة الثقافي : إن أقل ما يقال في الفلسفة في الإسلام أنها اتسهمت بالابتداع ، فلم يتأت لها ، مدة قرون طويلة ، إلا نفوذ غير مباشر في الفكر الإسلامي . وذلك بقدر ما كان علم الكلام ، الذي أخذ يقاومها ، يتسع لأن تتخلله أساليبها العقلية وحتى بعض قضاياها . وإنما ابتدأت نهضة البلاد العربية تطالب بها على أنها ثروة الماضي الإسلامي الثقافية المشتركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها الإسلامي الثقافية المشتركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المشتركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المشتركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المشتركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلمي الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلم الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلم الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المسلم الثقافية المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أضفت عليها المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أسلم المستركة ، في أيامنا هذه فقط ، بعد أن أسلم المستركة ، في أيامنا هذه في أيامنا هدير أيامنا هدير

١ جاك ماريتان ، « مراتب المعرفة » ، ص ٢٠٠ . – وهذا منا ظهر لجنسون . فإنه ، بعمه تحليله للتعليلات الممكنة الأخرى ، ينتهي إلى « هذا الافتراض المؤثم وقعه على قلب كل مؤرخ حقيقي» : « إن نشأة التومستية من شأنها أن تعلل أو لا بالتومستية ... وان شأن هذه الفلسفة أن تكون أو لا حل مشكلة فلسفية » . ( « لمساذا نقد القديد توما القديس أغسطينوس » ، ص ١٢٤) .

الحُظوةُ الَّتِي نالتها في الغرب هالة من نور (١١) .

ذلك بأن ترحيب القرن الثالث عشر المسيحي بها هو الذي مكّن الفلسفة من أن تبلّغ الرسالة الثقافية التي كانت رسالتها الخاصة . وشاءت العناية الإلهية أن تُكون أولاً ناقلة الفلسفة الأرسطية للغرب المسيحي . لقد أغنته ببعض المواد الفلسفية ، وبسهم أوفر أيضاً من عناصر ذلك الجهاز الصناعي المتقن الذي أشرنا إليه والذي ما يزال في حاجة إلى أن يقوُّم تقويماً مفصلاً دقيقاً . وكان الخطر الذي هددت به ، زمناً ، الفكر المسيحي ، عظماً . بل ربما غدا أعظم من الخطر الذي كاد يكون من شأنها أن تهدد به الفكر الإسلامي حينئذ ، وذلك بقدر المزيد الذي أحرزته ، في الغرب ، من الحُنظوة . لكن القديس توما تغلب على هذا الحطر في . لونه السينوي وفي لونه الرشدي على السواء . أصبح عنده التصنيف الأرسطي العلوم الذي عاد ابن سينا إليه وأثبته ، النظرة الأساسية إلى خضوع 'بعض العلوم لبعض في ترتيبها . كما أن مسألة العلاقات بــــــن الوحي والعقل التي عالجها ابن رشد مدافعاً عن ذاته ، دفاعاً ينطوي على شيء من الالتباس، قد استقامت وانطلقت بفضل التمييز الباطن الذي أظهره القديس بين الطبيعة وما فوقها . وهو تمييز قائم على التـآلف بين الإيمان والعقل تـآلف المتأخر مع المتقدم عليه ، يسهم كل طرف منهما ، منسجماً مع الآخر ، في إخراج الحكمة اللاهوتية علماً . هذا وحسبنا هذان المثلان شهادة على ما نذهب إليه .

ويسوقنا ذلك كله إلى أن نتناول بلمحة عابرة ما أراد بعض المستشرقين

١ انظر رد الشيخ محمد عبده عن ابن رشد على مؤلف عربي مسيحي : « الفيلسوف أبو الوليد محمد بن رشد » ، مقسال ظهر في « المنار » و نشر على حدة في القساهرة ، ١٣٥٧ ه ، في مجلد واحد مع المقال « الإسلام و المسيحية » ( ردأ على غبريال هانوتو ) ، ص ١٦٩ . - إنا نعلم أن درس الفلاسفة هو اليوم مكرم في جامعة نؤاد ، أي جامعة الحكومة في القاهرة ، وأن جامع الأزهر حريص على ألا يهلهه .

ان يسموه . من الزاوية التي نظروا بها هم إلى الأمر ، « رشدية القديس توما الأكويني » (١) على أنها تختلف عن رشدية (٢) سينجر البرابني . لقد تبدو هذه المسألة نموذجاً اكل معضلة تاريخية ساء طرحها ، وهي تؤدي إلى القول بأن مواقف توما المتعلقة بالعقل والإيمان . والوحي والفلسفة ، تصبح هي المواقف التي تقابلها عند ابن رشد بالذات . فتكون الأولى مأخوذة كلها عن الثانية . ولقد انتهوا إلى هذه النتيجسة بالاستناد إلى قراءة نصوص أولت بحرفيتها ، ولم يعد الفكر إليها بعدوضعها في أجوائها الخاصة . وإن ما ندعيه هنا هو من الوضوح بحيث إنسا إذا انتقلنا مثلاً من ميقيل آسين إلى لييون غوتييه . رأينا أن تلك التسوية بين توما وابن رشد في مواقفها ، إنما تثبت على ضوء مراجع ومقاييس نختلف بعضها عن بعض اختلافاً تاماً (٣) . فهل عرف القديس توما ، من خلال آثار ريمون مرتينوس وترجاته ، التهافت والرسائسل الصغيرة التي وضعها ابن رشد ، وفقاً للمناسبات ، وحاول فيها أن يثبت في وجه المتكلمين والفقهاء ، التوافق بين فلسفته والدين الإسلامي (١٤) ؟

١ مقال ذكر سابقاً لميغيل آسن .

٢ هو اصطلاح اقترحه ليون غوتييه .

٣ إن ميغيل آسن يتصور التوافق بسن المفكرين من خلال علم اللاهوت المسيحي بالذات ، فيؤدي به ذلك إلى تصور ابن رشد مفكراً تومستياً ، إن جاز لنا القول . أما ليون غوتييسه فيجعلهما يتلاقيان على صعيد « العقل » حيث تمنع حواجز التحديدات العقدية وحدهـــا القديس توما من أن ينفتح وينطلق . وهـذا عودة إلى قواعد أساسية معتمدة يطبقها المستشرقان هنيسا على تقدير الفلسفة بحد ذاتهـا . (راجع ما سبق ذكره هنا ، ص ١٩٦ – ١٩٧ ، حاشية او ٢) .

إن هذه المقالات الصغيرة التي رجمنا إليها غير مرة هنا . هي الثلاثة التالية : فصل المقال ( في التوفيق بين الإيمان و الفلسفة ) ، الكشف عن مناهج الأدلة ( في تأويل نصوص الوحي تأويلا رمزياً و تطبيقه على شرح العقيدة ) و الملحق في « العلم القديم » ( علم الله بالجزئيات ) ؛ ثم إن هدذه المقالات الثلاثة يطبع بعضها مع بعض عادة ( هكذا ضبعة القاهرة ١٣١٣ ه . ثم ١٣٢٨ ه ) بالعنوان المشترك « فسفة ابن رشد » .

هل اطلع لابن رشد ، ما عدا الشروحات في أرسطو ، على أثر ، إن لم يتفقّها صحة ، فاقها على الأقل شمولاً ؟ هذا أمر ما يزال موضوع نقاش (۱) . إنا نجد . على كل حال . اختلافاً واضحاً بين ابن رشد وتوما ، في التأويل الذي تفهم عليه نقاط الانطلاق الفلسفية أو بالتالي العدد الكثير من القضايا الأرسطية الأساسية . كها أن هذا الاختلاف واضح في الأضواء خاصة ، وحتى في مفهومي الفلسفة وعلم اللاهوت . ليس ههنا موضع نقاش هذه المشكلة نقاشاً مفصلاً ، مها جل قدر هذا النقاش لتوضيح العلاقات بين الأجواء التقافية في الإسلام والمسيحية . الما نفترض أن وجود استعارات مادية هو أمر محتمل ، فنقول في الجهاز التي أراد بعضهم أن يتصوروه عليها . فضلاً على أنه يستلزم تذكر الدور المهم الذي قام به ابن ميمون . ثم نقول خاصة : إنا نعرف الآن الدور المهم الذي قام به ابن ميمون . ثم نقول خاصة : إنا نعرف الآن شيئاً عن نشأة علم الكلام وأغراضه الحاصة وعلاقاته بالفلسفة من ناحية ، وعن نشأة علم اللاهوت المسيحي وأغراضه من الناحية الأخرى . فحسبنا ما نعرفه من ذلك كله دلالة على أن اندراج العمل العقلي في إخراج ما ما نعرفه من ذلك كله دلالة على أن اندراج العمل العقلي في إخراج ما ما نعرفه من ذلك كله دلالة على أن اندراج العمل العقلي في إخراج العمل العقل في إخراج العمل العقل في الخراج العمل العلي الله العمل العقل في الخراج العمل العول خاصة . التقوية المن العراء العمل العول خاصة . العراء العمل العول خاصة . العراء العمل العراء العمل العراء العمل العراء العرا

الممكنة . إن الدومنيكي ريمون مارتين يذكر ذكراً صريحاً في كتابه «صراع الإيمان رداً على المسلمة واليهود» كتباً لابن رشد ترجمة مباشرة عن العربية . وهي شروح الفيلسوف المسلمة واليهود» كتباً لابن رشد ترجمة مباشرة عن العربية . وهي شروح الفيلسوف الأندلسي في « الجدل » ، و « الميتافيزيقا » و « العبارة » وكتساب التهافت ، والرسالة في « العلم القديم » المعروفة يومذاك « بالرسالة إلى صاحب » . ويبدو أن الدومنيكي ذاته يشهد بمعرفة « فصل المقال » أيضاً . فضلا على أنه يطيب لآسين أن يقرب بين مقاطع من «صراع بمعرفة « فصل المعال » أيضاً . فضلا على أنه يطيب لآسين أن يقرب بين مقاطع من « صراع ترجمة حرفية عن ابن سينا وعن الغزائي . لكن الظساهر أنه لا بعد من تاريخ « الصراع » ترجمة حرفية عن ابن سينا وعن الغزائي . لكن الظساهر أنه لا بعد من تاريخ « الصراع » بالسنة ١٢٧٨ ، على حين أن « الخلاصة رداً على الأجسانب » وضعت تلبية لطلب القديس ويمون ده بنيافور حوائي ١٢٦١ – ١٢٦٤ . انظر ، مسع المراجع ، مونريه ده ڤيلارد « الإسلام ... » ، ص ٣٧ ، حاشية ه و ص ٥٥ .

مسلمًات الإيمان ، لم يكن إلا ليبدو ، في نظر ابن رشد ، على وجه مختلف كل الاختلاف عن الذي يبدو عليه في نظر القديس توما (١) .

 لا يسمنا إلا العجب من مشاهدتنا لآسين معلقاً أهمية عظيمة ، ليثبت « رشدية القديس تومسا الأكويني » ، على جداول التواطؤ بين ابن رشد والإمام الملائكي . وذلك في موضوع ضرورة الوحي من حيث درجتها وطابعها مثلا ، ولا سيها الوحي الواقع على الحقائق الطبيعية المتعلقسة بالله . فإن المفروض في ضرورة الوحي المتعلق بهمذه الحَقَّائق الظاهرة، لمعظم البشر – على أنه لا يمكن أن يطلب منهم المجهود اللازم من البحث الفلسفي لاكتشافها بالعقل وحدم – هو أن تكون هـذه الضرورة أمراً يخطر بالبال بطبيعة الحسال . وأن يكون القديس توما قسه وجد عند ابن رشد صيغة مرضية لهممنذه القضية واستلهم مواده من هممذه الصيغة لا يدل بحال على أفسه كان عاجزاً عن صياغة القضية ذاتها لحسابه الحاص بدون الاعتماد على ما جاء بسه سلفه . فضلا على أنه وجد مادة شبيهة بعض الشيء عند ابن ميمون أيضاً ( « دلالة الحائرين » ، كتاب ١ ، ف ۲۲ ، ۲۲ ) . وهمذا تلاق يزيد لفت الانتباه إليه كون غاية ابن ميمون مختلفة عن ابن رشد وتوما كليها . فإنما كان المفكر اليهودي يريد أن يثبت ضرورة تعليم الميتافيزيقا . فيذكر أسبابًا عاد إليها القديس توما بجملتها وأكملها وأغناها ولا سيبا في « شرحه للأحكام » ولكتاب « الثالوث » لبويسيوس ، و في كتابه « في الحقيقة » . ثم إنا نجد في « الحلاصـــة في ابن رشد مقسمابلة أشد مباشرة . لكن تأليفاً أصيلا يقوم في مقابل النصوص من الطائفة الأولى والأخرى وتزيده أصالة مقدرة توما على أن يحسن استخدام قضايا أسلافه لغايته الحاصة . فضلا على أن هذا التــأليف يظل خاضعاً لضوء ليس ضوء ابن ميمون ولا ضوء ابن رشد . ﴿ لجداول النصوص المتقابلة ، راجع : ١) في ما يتعلق بابن رشد ، آسين ، « رشدية » ؛ ٢ ) في مــا يتعلق بابن ميمون ، ب. سيناڤ « وحي الحقائق الإلهية الطبيعية في نظر القديس - توما الأكويني - » ، « متفرقات مندونيه » ، ح ١ ، ص ٣٢٧ – ٣٧٠ ) . إن الضبط الفلسفي الذي وضَّعــــه سيناڤ في منا يخص العلاقات بين ابن ميمون والقديس توما أشد إرضاء ، في منا نرى ، مسن النتائج التي وصل إليها آسين في سا يخص العلاقات بين ابن رشد والقديس توما . أما في ما يخص العلاقات بين العقل والإيمان في الفكر اليهودي الوسيطي فراجع سراشيك « الإيمان والعقــل : الصراع حول عقلانية ابن ميمون » ، كولومبيا يونڤرسي ، ١٩٣٥ . - انظر بعض تمهيدات بعيدة لهذا البحث ( مقرونة بالتوافق مع الفكر الإسلامي أو المسيحي ) عند ڤولفسون - فيلون ، ح ١ ، ص ١٤٢ - ١٥٤ . و الإيمان و العقل ١٠٠

٧ - الحلاصة في الرد على الأجانب وعلم الكلام: لكن مثل هذه المعضلات التاريخية تكفي للدلالة على القدر العظيم الذي استطاع نفوذ الفلسفة أن يحظى بسه في المسيحية . أما علم الكلام فينبغي الاعتراف بأن نفوذه المباشر كان أوهن ما يكون (١) . لقد لاحظنا أنه لم. يذكر أثر مشهور قط عن «علم الكلام» في لائحة المؤلفات المترجمة ، على ما بلغتنا من أوساط طليطلة وبرغوس وإيطالية . ولا يعني ذلك أن علم الكلام قد بجهل جهلا تاماً . فربما اطلع عليه القديس توما من خلال الكلام قد بجهل جهلا تاماً . فربما اطلع عليه القديس توما من خلال وبمون مرتينوس (٢) . ولكنه عرفه ، لا محالة ، من خلال ابن ميمون في بيان الرجل عنه ورده عليه (٣) . وإن «الحلاصة في الرد على الإجانب» . تنطوي على شهادة لذلك واسعة المدى . لكن الذي بجدر بالذكر هنا هو أنه ليست إنشاءات علم الكلام بوجهها العام ، في وظيفتها المتعلقة بالرد الدفاعي ، هي التي تسترعي انتباه ابن ميمون أو القديس توما . إنما هو ، خاصة ، ما أسميناه «التمهيدات الفلسفية» لعلم الكلام . ولسنا

إن الافتر اض المخالف الذي جاء به ميغيل آسين ما يز ال في حاجة إلى أدلة ثابتة .

٧ لكنا نذكر أفه ، إن سبق « الشرح » « الخلاصة في الرد على الأجانب » ببضع سنوات فيان « الصراع » قيد ظهر بعد هذا الكتاب الأخير . هذا و لا بد من أن فلاحظ ، عن طريق الإشارة ، أن ريمون مارتين يدلنا في كتابيه « صراع الإيمان » و « شرح قادون الإيمان » ، على أنه لم يكن مطلعاً على الغزالي من خلال « المقاصد » فقط . وهو أمر أحسن ميغيل آمين في إثباته . فيان ما يذكره الدومنيكي عن حجة الإسلام يدخل في الحسبان ، فضلا على « المقاصد » « التهافت » ما يذكره الدومنيكي عن حجة الإسلام يدخل في الحسبان ، فضلا على « المقاصد » « التهافت » و « المنقد » و « مايزان العمل » و « مشكاة الأنوار » . فإذا استثنينا الكتاب الأخير و جدنا أن هذه الكتب المختلفة كثيراً ما تشير إلى قضايا الأشاعرة. و هإ أنها تتناول العرض لهذه القضايا عرضاً صريحاً . على أنه يجب أن ننتبه إلى أن « الاقتصاد » ، بل إنها تتناول العرض لهذه القضايا عرضاً صريحاً . على أنه يجب أن ننتبه إلى أن « الاقتصاد » ، وهو الكتاب الموضوع في علم الكلام بالذات ، لم يرد ذكره في الإحصاء السابق. لاطلاع الغرب اللاتيني في القرون الوسطى على الغزالي راجع د. سلمان ، « الغزالي واللاتين » ، مستندات ، الملاتين في القرون الوسطى على الغزالي راجع د. سلمان ، « الغزالي واللاتين » ، مستندات ، الملاتين في القرون الوسطى على الغزالي راجع د. سلمان ، « الغزالي واللاتين » ، مستندات ،

إن القديس توما يصرح هو ذاته ، هذه المرة ، وفي أكثر من مقطع ، بمعرفتسه المبسسائيرة
 « للحبر موسى » .

نعني بهذه «التمهيدات» ما يشبه تلك التي أخرجتها «طريقة المتأخرين» منذ ذلك العهد ، مع الشهرستاني والرازي مثلاً . إنما نعنى فلسفة من فلسفات الطبيعة ، مثل التي يعرض لها توما والتي ترد مشتركة ، في ما عدا قضية واحدة ، بن المعتزلة والأشاعرة المحافظين . فالأمر الذي نشر إليه هو أمر ذلك المذهب الذري ، الذي أخرجه أبو الهُـٰدَيَـل ، وضبطه الباقلاني على ضوء الاتجاه الأشعري ، فجعله ، فما يقــول ابن خلدون ، « تبعاً للعقائد الإبمانية في وجوب اعتقادها » (١) . أمسا القطب التوضيحي الفلسفي الثاني في علم الكلام ، كما استقام ، هو أيضاً عند المعتزلة وعنَّد الأشاعرة ، أعني القطب المتعلق بنظرية « الأحوال » ، فإنه بقى قطباً مجهولاً . أو على الأقل ، لسنا نجد له ذكراً صريحاً قط . فالكل مركَّز على نظرية الأجزاء التي لا تتجزأ . ثم إن هذه النظريــة بدورها ، ينظر إليها أساسياً ، لا من ناحمة المعتزلة بل من ناحية الأشاعرة خاصة . وهو نظر يرتكز على نفي كل تأثير عن العلل الوساطية ، وكل نصيب من الحق عن المخلوقات . ولا شك أنه ينبغي الاعتراف بأن منا أدرك هنا هو أحد الأقوال الأصولية التي يقول بها الأشاعرة . وهو القول الذي استمر باقياً ؛ في حين أن المذهب الذري ، عند الشهرستاني أو الرازي مثلاً ، قد ُعدًل فيه تعديلاً أساسياً ، بل ربما ُعدل عنه نهائياً . أما ذلك القول المبدئي الذي أشرنا إليه ، فإنه هو الذي طبع بطابعه ، الكثير من دعاوى المذهب التي جاءت دعاوى عقسائدية بالمعنى الحقيقي ، مثل دعوى العلاقات بين الحرية البشرية والقدرة الإلهية الكلية .

١ المقدمة « في ترجمة ده سلان الفرنسية ، ح ٣ ، ١٥٨ ؛ لا يوجد هذا المقطع في طبعتي بولاق والقاهرة العربيتين . راجع المقطع الشبيه المذكور أعلاه (ح١، ف١) ، ص ٣٢٦ وترجمة ده سلان ، ح ٣ ، ص ٥٠ . سنعود إلى ذلك كله في الجزء الثالث ، ف١ . .

إن تركيز الانتباه هكذا . بوجه يكاد يكون جامعاً مانعاً . على فظرية الأجزاء التي لا تتجزأ وعلى نفي العلل الوساطية ترجح القول بأن مصدر القديس توما هو ابن ميمون . ذلك بأن هذه الناحية هي الناحية الأولى التي منها اطلع علم الفلسفة والعقائد اليهوديان ، في القرن الوسيط . على المذهب الفكري في علم الكلام . أما علم العقائد اليهودي فقسد تطور في دار الإسلام في الشرق أولا ، ثم في الأندلس بصورة خاصة . لكن فرقة «القرائيين» الشرقية ، إن لم تُقيم العقل حاكها في الشريعة . فقد اتخذته ، على الأقل . حاكها في المنقول الذي رفضته من حيث كونه منقولا ، فتبعت ، في الفلسفة ، مذهب المعتزلة الذري (١١) . ثم المؤن منقولا ، فتبعت ، في الفلسفة ، مذهب المعتزلة الذري (١١) . ثم المؤن منطق العقيدة الصحيحة» ، أي الربانيين ، أمثال به شياً وابن صديق وابن عيزره . وخلافاً لما حدث في المسيحية ، اطلع الفكر اليهودي على علم الكلام ، بقدر اطلاعه على الفلسفة ، أو بما كاد يكون بهذا المقدار . علم الكلام ، بقدر اطلاعه على الفلسفة ، أو بما كاد يكون بهذا المقدار . ميمون ذاته اجتهادة الفكري الاستدلالي ٢١) .

لكنا ، مع ذلك ، نرى فرقاً ملحوظاً ، في البيان عن علم الكلام، لدى ابن ميمون في كتابه « دلالة

١ راجع خاصة ج. ثجدا ، « الفكر اليهودي » ، ف ٢ ، مقطع ٢ ، ثم هنا و هناك ؛ السحق هوسيك « الفلسفة اليهودية » ، ص ١٠٨ . س. مونك ، « متفرقات ... » ، ص ٤٧٣ ، و المراجع الخ ...

علاوة على الكتب المذكورة ، انظر داڤيد نويمارك « تاريخ الفاسفة اليهودية في العهد الوسيط و فقاً لترتيب المسائل » ، ١٩٠٧ – ١٩٢٨ . – نجد ثبتاً جيداً بالمراجع عند ج. ڤجدا ، المرجع المذكور ، ص ٢١٦ تا .

الحائرين» (١) يعرض ، على أنه أولي ، لاجتهاد علم الكلام في إثبات حدوث العالم ، ولا ينتقل إلى مذهب الذرة إلا بعد ذلك . وهو في ذلك على صواب من الناحية التاريخية (١) . ولكن القديس توما على صواب أيضاً ، من الناحية الفلسفية . بتركيزه قضايا علم الكلام على نفي كل نصيب من الحق عن المخلوقات . فإنه نفذ رأساً إلى ما كان من هذه النظرية الكونية صميمها . ولقد استطاع جلسون أن يجمع ببنود ستة رئيسة القضايا الأشعرية الباقلانية التي يذكرها القديس توما ويناقشها في كتابه «الحلاصة في الرد على الأجانب» (١) إن المخرء الذي لا يتجزأ هو الشيء الوحيد الثابت ، ويسعه وحده أن يبقى زمناً إذا أمسك الله مساعدته ، ٣) ليس خارج الأجزاء التي لا تتجزأ ، إلا صورة عرضية ، ٤) لا يبقى عرض من هذه الأعراض أكثر من لحظة (١٤) ،

١ « موريه نبهوخيم » ، وضع في العربية بالعنوان « دلالة الحائرين » ، في سنة ١١٩٠ ، ثم لم يلبث أن ترجم إلى اللاتينية ، وترجمه أخيراً مونك إلى الفرنسية ، باريس ١٨٥٦ . افظر خاصة ح ٣٧٥ تا .

إن مشكلة حدوث العمالم وإمكان الخلق هي التي كانت الأولى في علم الكلام من هذه الناحية . وهذا ما تدل عليه الكتب العديدة من الأشاعرة المحافظين أو المتطورين ( الإرشاد العديدي ، ف ٣ و ٤ من طبعة لوسياني و ترجمته ، شرح الجوهرة الباجوري ، ص ٣٣ – ٢٦ الخ ... ) . صحيح أن « المتأخرين » يحللون في كتبهم القضايا الفلسفية في الطبيعة ويعرضون لها في تمهيداتهم الفلسفية الطويلة . ولكنهم لم يكن ذلك منهم عادة بدون تغيير ملموس في مذهب القدما الذري وخاصة بدون شرح مستفيض أيضاً لنظرية الفلاسفة في تركيب الأشياء من صورة وهيولى (هكذا الحرجاني ، مواقف ، ح ٧ ، ص ٥ – ٧٨ ) .

٣ لماذا نقد القديس توما القديس أغسطينوس » المقطع ١ : « النقد التومسي المتكلمين » ،
 ص ١٣ تا .

إلى القضايا الأربع راجع النص الرئيسي في « الحلاصة في الرد على الأجانب » ، جز ٣٠ ، ص ١٥٠ في الآخر ( القول المنسوب إلى « المتكلمين في شريعة المسلمين » ) .

ه) فلا يسع عرضاً من هذه الأعراض أن ينتقل من محل إلى آخر (١) ،
 هب) (لا يذكره جيلسُون) لم نحلق الله إذن هذه الأعراض كلها في آن واحد . إنما نحلق كل عرض وحده خلقاً مباشراً ومن الحارج (٢) ،
 ٢) وبالتالي ، يستحيل على العمل أن ينتقل من جسد إلى جسد ، إنما تأثير الله المباشر هو الذي يسعنا أن نعلل به التغييرات التي تقع في المخلوقات (٢) . هذا وإنا نستطيع أن نضيف مادة سابعة أي الإلحاح الذي يعاد غير مرة ، في مؤاخذة المتكلمين على نتيجتهم العامة ، وهي ، الذي يعاد غير مرة ، في بداية انطلاقهم ، الأصل المتقدم على الكل : أعني عصرف الله بكل شيء بدون الرجوع إلى ضرورية عقلية قط ، مها تكن (٤) .
 كل شيء بدون الرجوع إلى ضرورية عقلية قط ، مها تكن (٤) .

إن هذه القضايا صحيحة كلها ما عدا الثانية ، مع العلم بأنه لا بُدّ من مراعاة الاختلاف في الاصطلاحات . قلنا ما عدا الثانية : فإنها تبدو لأول وهلة نقلاً غير صحيح لرأي بعض الأشاعرة الذين يذهبون إلى أن الجزء الذي لا يتجزأ ليس هو الذي يسعه أن يبقى «زمانين» متواليين، بل هو العرض . بدون أن يعني ذلك أنه يبقى مستقلاً عن مساعدة الله ، أو بكلام أصح ، عن خلق الله له وتجديده تعالى لهذا الخلق (٥٠) . صحيح

١ المرجع المذكور ، مَنْ ٦٩ .

٢ المرجع المذكور .

المرجع المذكور . إن هدفا القول تطبيق جزئي للمبدأ العام المذكور ، بدون أن ينسب إلى
 أحد ، في أول الباب .

المرجع المذكور ، ح ٣ ، ٩٧ في الآخر تقريباً . وهو قول منسوب إلى « المتكلمين من أتباع شريعة المسلمين » مع الإحالة على « الحبر موسى » . وأيضاً ح ١ ، ٩٧ في الآخر (قول منسوب إلى مجهول) ؟ ح ٢ ، ٢٤ ، في الآخر (ذات النسبة) ، النخ ...

هو قول يعود إليه الباجوري بدون أن يدل على أصله ( جوهرة ، ص ٥٩ ). أما الاشعري فإنه ينفي بقاء الاعراض . وكذلك الأمر عند الجويني في الإرشاد ، ص ١٢٣ – ١٩٨ ، في ما يتعلق « بالقدرة الحادثة » ، أعني تلك اللتي مخلقها الله في الإنسان ليفعل أفعاله : « القدرة الحسادثة عرض . إنها لا تدوم . وهلذا ، في رأينا ( الأشاعرة ) ، هو حكم الاعراض كلها».

أن هؤلاء الأشاعرة ، في ما يبدو ، هم ، في هذه الدقيقة ، ورَرُّت المعتزلة المباشرون . إذ أن عادة المعتزلة جرت بتمييزهم بين «الأعراض الثابتة » و « الأعراض العابرة » (١) . إلا أنه يسعنا أن نمضي إلى ما هو أبعد من ذلك في البحث عن المصادر . ولا ننسى أن «القَرَائيين » هم الذين كان ابن ميمون يقصدهم من خلال علم الكلام . و «القرائيون» هم أنصار حرية الاختيار و «العدل الإلهي». لا يتبعون مذهب الأشاعرة بل مذهب المعتزلة . لكن ها هو ذا سعديَّة الفُـيُّـومي مثلاً . يتبنَّى ، بالرغم من كونه خصماً «للقَرَائيين » . كثيراً من قضايا المعتزلة بعد أن يكون قد نقدها أحياناً . ويدلنا كتابه « في العقائد» على أن أهل الكلام كانوا يتصورون الأجزاء التي لا تتجزأ ثابتة (٢) . فيسعنا أن نتساءل عما إذا لم تكن هذه القضية المعتزلية هي التي نقلت ، بالمعنى الذي أوّلت عليه ، في مـا بلغنا من ابن ميمون ، ومن خلاله في «الحلاصة في الردّ على الأجانب» . لقد يبدو هذا التسلسل التارنخي تأويلاً محتملاً للقضية الثابتة الـتي نحن في صددها . فيؤدي ، فضلاً على ذلك ، إلى الدلالة على أن القديس توما لم يورد إلا قضايا سبق جمعها . آخذاً عن غيره أخذاً غير مباشر . لكنه لم يستطع أن يعود بفكره ، مباشرة وتلبية لغرضه الحاص ، إلى الكلِّ الذي يدور البحث حوله في فلسفة الطبيعة لدى المعتزلة أو لدى الأشاعرة . وربما فاتته المصادر اللازمة لهذا العمل. هذا وقد قلنا أيضاً : « مع العلم بأنه لا ُبدُّ من مراعاة الاختلاف في

١ هذا قول يشرحه الجويني مثار في « الإرشاد » ، ص ٢١١ – ٢١٣ ( العربسي ) . ٣١٦ – ٣١٨ ( الفرنسي ) .

لاحظ ذلك مونك في «متفرقات» ، ص ٤٧٨ ، ولكن الاصطلاح الذي يستخدمه مضطرب بعض الشيء . أما لاطلاع سعدية على المذهب الذري في الكلام فراجع ثنتورا في « فلسفة سعدية غاو و ن » ص ٢٢ – ٣٦ و ص ١٠٧ – ١٠٨ .

الاصطلاحات». ذلك بأن توما نقل. إن جاز لنا القول. قضايا علم الكلام من خلال صوغها في الاصطلاح الأرسطى.

نقول إجالاً: إن إثبات القضية السادسة والنتيجة العامة المتعلقة بمشيئة الله المطلقة هو الذي حمل الأشاعرة الباقلانيين على أن يتقدموا بأقوالهم الأخرى . لكن الأشاعرة «المتأخرين» ما زالوا يتقيدون . هم أيضاً ، بنغي التأثير عن العلل الوساطية ، في حين أنهم أسقطوا ، شيئاً فشيئاً . القضايا الحمس الأولى . الواقع أن ذلك النفي بقي الأساس الفلسفي لنقول بمشيئة الله المطلقة وبالافظية في الأخلاق . وهما القطبان اللذان قامت الأشعرية عليها ، وذهب الأشاعرة كلهم إليها ، متقدموهم ومتأخروهم . ولكن ها هو ذا توما يذكر أيضاً هذا القول بمشيئة الله المطلقة ، في ولكن ها هو ذا توما يذكر أيضاً هذا القول بمشيئة الله المطلقة ، في وخلاصته في الرد على الأجانب » عندما يرد على الذين يذهبون إلى أن وخلاصته في الرد على الأجانب » عندما يرد على الذين يذهبون إلى أن بخت له عن سبب أو أن نعين له سبباً في الأشياء ١١٠ . ثم لا يذكر ، هذه المرة «المتكلمين في شريعة المسلمين » بل يكتفي بذكر «السذين يقولون إن ... »

ولا ُبد هنا من ملاحظة قد تكون لها أهميتها . إن القديس توما يعزو إجالاً إلى المتكلمين ، القضايا التي يدور البحث فيها حول مذهب الذرة مباشرة . ويتأتى له ما لا بد منه ، وهو أن ينسب إليهم القضية الكبرى المتعلقة بمشيئة الله المطلقة (٢) . إلا أنه يذكر هذه القضية في صيغة المجهول غالباً ، ولو جاء وصفه لها قضية مجهولة الأصل أقل دقة من وصفه لها قضية تعزى إلى علم الكلام . وقد يخطر ببالنا سؤال : هل عرف لها قضية تعزى إلى علم الكلام . وقد يخطر ببالنا سؤال : هل عرف القديس توما وتبين الأشعرية التي تقول بمذهب الذرة من ناحيسة ،

١ ﴿ الْحَارِصَةُ فِي الرَّدِ عَلَى الأَجَانَبِ ﴾ . - ٢ ، ٢٩ في الآخر .

٢ هكذا النص الذي أوردنا مرجعه في ص ٢٣٥ ، حاشية ٤ .

و «طريقة المتأخرين» من الناحية الأخرى ، وهي ما تزال على القول بمشيئة الله المطلقة بدون أن تضطر إلى تعليل هذا القول بنظرية الأجزاء التي لا تتجزأ ؟ لا شك أن ريمون مرتينوس وابن ميمون أيضاً ، اطلعا على النصوص التي ينفي فيها الغزالي تأثير العلل الوساطية . فإن «تهافت على الفلاسفة» و «المنقذ» ورد ذكرها في «جهاد الإيمان» كما لاحظه آسين . وكان الفكر اليهودي مطلعاً على «التهافت» . فلو عثر القديس على عزو هذه القضية إلى الغزالي الذي كان يعرفه بكتاب «المقاصد» لكان هذا العثور قد أدهشه . وقد يكون في ذلك سبب إيراد قضيتنا عنده على صيغة المجهول . هذا افتراض محتمل (١) . لكنه محتمل أيضاً أن يكون القديس توما قد تصور القول بمشيئة الله المطلقة قضية فلسفية يكون القديس توما قد تصور القول بمشيئة الله المطلقة قضية فلسفية عامة وردت صيغتها على أشدها عند المتكلمين . فإن ما لدينا الآن من معلومات واضحة لا يتبح لنا القول بأنه توافر له ، أو لم يتوافر ، معلومات واضحة لا يتبح لنا القول بأنه توافر له ، أو لم يتوافر ، اطلاع صريح على وجود فروع أو نزعات كثيرة في المدرسة الأشعرية . كما أنه لا يسعنا القول بأن القديس كان ، أو لم يكن . مطلعاً على منزلة كما أنه لا يسعنا القول بأن القديس كان ، أو لم يكن . مطلعاً على منزلة كما أنه لا يسعنا القول بأن القديس كان ، أو لم يكن . مطلعاً على منزلة

الكن هذا لا يدعم بحال اقتراحاً آخر من ميغيل آسين. وهو أن الغزالي يشبه أن يكون هوأيضاً من أنصار « مذهب الذرة » ما دام يعود إليه في « الاقتصاد » ، قطب ؛ ، دعوى ٣ ( انظر ميغيل آسين ، « علم اللاهوت المدرسي في أصوله التساريخية » ، متفرقات مندونيه ، ح ٢ ، هنا وهناك ، وخاصة ص ٦٤ ، حاشية ١ ) فيكون « الاقتصاد » ، عن طريق ريمون مارتين ، أو بطريق أخرى ، قبل لعب دوراً أساسياً في مدرسية القرن الثالث عشر . انظر فيها بعه . لكنا لا نجد هذا « المذهب الذري » عند الغزالي إلا عرضاً في « الاقتصاد » مع أنه يعني ، في همذا الكتاب ، بأن يعتمد الأشعرية اعباداً . بل إن همذا المذهب لا يظهر إلا في الدعوى الأشعرية المتعلقة ببعث الأجساد ( « الاقتصاد » ، طبعة القاهرة ، ص ٨٠٠ ) فلا يتيم ذلك بحمال أن نحصي الغزالي بن الإشاعرة أنباع الباقلاني . حتى أنه لا يستخدم قط الاصطلاحات « جزم » أو خوه فرد » أو « ذرة ، أو » ذريا سابقاً رأينا في التقريب الذي يقيعه آسين بين جزئيات « الاقتصاد » و جزئيات « الخلاصة اللاهوتية « .

الغزالي بالذات من الفكر الإسلامي . هل عرف ، كما يعنيه آسين بلاثيوس ، المعتزلة وما كانوا يحتلفون به عن الأشاعرة ؟ ها هو ذا أحد الأدلة الرئيسة التي يدلي بها العالم الإسباني : «الحلاصة في الرد على الأجانب» ، ب ٢ ، ف ٢٩ . يورد القديس توما القول بمشيئة الله المطلقة أولا في صيغة المجهول ، ثم يذكر في مقابله ، وفي صيغة المجهول أيضاً ، الحطأ المخالف وهو القول بأن الله يجب عليه أن يفعل ما يفعله – أي قول المعتزلة . إنا لا نرى في هذا الدليل برهاناً قاطعاً ، وهو أضعف بكثير من الافتراض الذي يصور توما مطلعاً على أقوال المغزالي ينفي فيها الإمام العلل الوساطية . ذلك بأن الكتب المدرسية الأشعرية ذاتها تميز بدقة بسين «الضرورة الطبيعية» التي يذهب إليها الفلاسفة – إن الله لا يسعه أن يفعل إلا الفعل الذي يفعله – وبسين «الواجب الأخلاقي» الذي يذهب إليه المعتزلة : يجب على الله أن يفعل الخير (١) . والواقع أن المذهب الأول هو المقصود ، مثل المذهب الثاني ، والمناق أيضاً ، بالمعى المباشر في نص القديس توما (٢) . ويدل على

إ هكذا الباجوري ، المرجع المذكور ، ص ٦٣ .

٧ ه ... إن هنا خطأين : خطأ الذين يجعلون حداً للقدرة الألهية فيذهبون إلى أن الله لا يقدر أن يغعل إلا منا فعل لأنه كان يجب عليه أن يفعل كما فعل ؛ وخطأ الذين ... » . فإذا كانت الإشارة هنا إلى حتمية الفلاسفة ، منا كان شك أن انقضية المعروض لحمدا هي ناقصة ، بمعني أن طابع الضرورة المتعلقة « بالوجوب » تعلقاً طبيعياً وباطناً لم يبر ز بتمامه . واكنها قضية صادقة في منا تنقله . ولو كانت الإشارة إلى المعرز لة لذرت القضية أشر نقصاناً أيضاً ، بل لكادت تبدو خاطئة في منا تنقله . ذلك بأنها لا تدل حينئذ على الطابع « الأدبني الخلقي »الحساضم للخبر وللصلاح . والذي هو طابع الوجوب المتعلق بائة . فهل تقابل قضيتنا خطأ أخيراً هو « إرادية » الأشاعرة ؟ إن لم يكن بد من الرجوع إلى مرجع تاريخي ، فالخير في أن نعود إلى الغز الي في « التهافت » مثلا ( وهو كتاب عرفه ابن ميمون و ريمون مارتين ) . ذلك بأن الغز الي يعرض هنا ) للارادية » وينفي العلل الوساطية ولكن يفعل ذلك رداً على الفلاسفة قبل كل شيء لاعلى المعتزلة .

ذلك بوضوح أشد أيضاً نص آخر يوازيه هو (باب ٣ ، فصل ٩٧) . لا شك في أن الإكثار من التسلسلات التاريخية هو من المغريات التي تستميل المؤرخين . وإنه ليلذ لنا أن نتصور القديس توما نافذاً إلى الفكر الديني الإسلامي . بحيث استطاع أن يميز بين معتزلة وأشاعرة ، ثم بين أشاعرة باقلانيين وأشاعرة «متأخرين» . لكن مثل هذه النتائج ، إن لم تكن مستحيلة بوجه الإطلاق ، فإنها ، على الأقل . تجاوز بعيداً النصوص والواقعيات اليقينية حتى الآن .

وعلى كل حال ، فإنه كان من المتوقع ألا يذكر القديس توما القضايا الأشعرية مفصلة إلا ليردها ، كما أنه كان من المتوقع أن نجيء رده على شيء من الاحتقار (١) . فواضح أنه لم يكن بوسع مذهب السذرة الأشعري ، على خلاف ابن سينا وابن رشد ، أن يحمل مادة فلسفية ، يؤخذ بها حقاً ، إلى المُفَكّر المسيحي العظيم الذي كان متيقناً من أن للخلق نصيباً من الحق حقاً ، وبجب أن يُبرز التناسق الكامل بين هذه الحقيقة في الحلق وبين التنزيه والقدرة الكلية في الله . هـذا ويضع جلسُون رد القديس توما على الأشعرية في المسلك الأعم الذي يضم رد على التيارات المصطبغة بمذهب ابن سينا . ولا يعني ذلك أن الأشاعرة هم ذاتهم على مذهب ابن سينا ؛ وعلى الأقل ، هؤلاء الذين لا شك في أن توما يعرفهم ، أي المحافظين ، أنصار الأجزاء الذي لا تتجزأ .

الم يكن ابن ميمون أقل احتقاراً ... وإنما بجدر بالذكر أن ابن ميمون يصف المسيحين القائلين بالطبيعة الواحدة يحيى النحوي ويحيى بن عدي (انظر أعلاه ص ٢٩، حاشية ٣) بألهها سلفا المتكلمين ، لأن موقفها هو موقف رد ودفاع . فإنها لا يبحثان عن الحق بل عن تعليل فلسفي يتفق مع رأيهم أو عقيدتهم الدينية التي نجب الرد عنها . راجع « دلالة الحائرين » ، ح ١ ، ٧١ ( ترجمة مونك ، ح ١ ، ص ٣٤١ – ٣٤٤) ومونك ، « متفرقات ... » ، ص ٣٤١ . ثم إن يحيى النحوي هو الذي كان الممازلة مدينين لمه بصياغاتهم المسذرية الأولى .

لكن الأمر هنا مثلما هو هناك : إنما هي حقيقة العاكم المخلوق التي يعني توما بالدفاع عنها ، تارة في وجه القول بتحويل الكلي الذهني إلى شي عيني ، وطوراً في وجه القول بالانتهازية . ويستلزم ذلك ، ملحقاً ، نظرية في المعرفة ترد إلى كل عقل بشري ، على الصعيد الطبيعي ، الوظيفة الإشراقية المعترف بها للعقل الفعال بعد تفريده . أما ابن سينا ، فإنه ، بنظريته في العقل الفعال الكلي ، وفي الفيض الكوني الشامل ، قد تسلل إلى المسلك التقليدي المتقيد بالإشراقية الأغسطينية ، حالما ظهر هذا المسلك في مظهر المذهب الفسفي بالمعنى الحقيقي (١) . وأما الأشاعرة ، فلا دخل لهم قط في تيار الأغسطينية المصطبخة بمذهب ابن سينا (١) . فلا دخل لهم قط في تيار الأغسطينية المصطبخة بمذهب ابن سينا (١) . لكنهم ، بالإضافة إلى الأرسطية التومستية ، يمثلون القول باضمحلال المخاوقات في حده الأقصى .

" — تأثير علم الكلام : إن كان لفكر الآباء اليونانيين في مظهره الكاثوليكي والانشقاقي ، بعض التأثير على علم الكلام في أوائل نشأته ، فان علم الكلام ، خلافاً للفلسفة ، بقيت معرفته ضعيفة ، بل سيئة ، لدى علم اللاهوت المسيحي عندما اكتمل بلوغه . ويبدو لنا أن لذلك سبباً مزدوجاً . أولا إن «التمهيدات الفلسفية» ذاتها التي استخدمها علم الكلام الرسمي ، كانت موجهة كلها ، بنفيها العلل الوساطية ، توجيها كلياً نحو التنزيه الإلهي الفاصل المانع ، الذي عليه انعكف الفكر الإسلامي .

١ ما أصدق جلسون في إشارته إلى أن ابن رشد لم يكن هو الذي رد به القديس توما على ابن سينا ، ( أو على علم الكلام ) . بل كان رده بالتومستية هي ذاتها . فإن ابن رشد ، مسع نظريته في المقل الواحد الذي ليس فاعلا فقط بل هو منفعل أيضاً ، هو من الروحانية التومستية أبعد أيضاً مما كان ابن سينا ( انظر " لهاذا نقد القديس توما القديس أغسطينوس " ، ص ١٣٣ – 1٢٤) .

لكنه يسمنا أن نسلم بأن الاعترال الممتدل والتصورية (نظرية الأحوال) ، اللذين كان أبو هاشم
 عليها ، أثرا بعض الشيء على نظرية المعرفة عند ابن سينا .

فلم يسعها إلا أن تبوء بالإخفاق في دعمها ما تقتضيه العقائد المسيحية مما تنطق به «ميتافيزيقا سيفر الحروج» ، ومن فلسفة قائمة على الحسق والجمع بينه وبين الحير بحيث يحل أحدها محل الآخر ، ومن خمير طبيعته «نشر ذاته» ليمد غيره من ذاته. بل يجب أن نتوغل إلى أبعد من ذلك أيضاً . فإن السبب السابق ذكره لا يصح إلا إلى حد سواء أكان في حق المعتزلة الذين ، بالرغم من مذهبهم الذري ، كانوا يسلمون بالعلل الوساطية ، أم في حق الأشاعرة « المتأخرين » أنفسهم . فإن الظاهرة التي كان من شأنها أن تصرف اللاهوتيين المدرسيين عن أن يركنزوا انتباههم حقاً على علم الكلام ، هي نشأة علم اللاهوت بالذات. لقد نشأ علم اللاهوت نشأة خـاصة به : إن له ماضياً هو تعليم الآباء ، وفي هذا المورد الضخم المنقول اندرجت الفلسفة منهجية مستقلة **وأداةً** تولى أمرها ضوء سُلتط عليها . أما علم الكلام ، فإن علة كيسانه لا يسعها أن تُدرك إلا في مناخ إسلامي : ألا وهو الدفاع عن العقائسة الإسلامية وضم قضايا فلسفية يستمد بعضها مباشرة من إلهام هذه العقائد ويدعمها ، ويُقبَّل بعضها الآخر لمجرد كونه غير مناقض لهذه العقائد دائماً ... كان ينبغي للفكر الوسيطي أن يهتم اهماماً مباشراً بالفكسر الإسلامي ذاته ، لكي يرغب في الاطلاع على هذا الفكر . وهو أمر لم يقبل عليه اللاهوتيون حينئذ ، فبقي إغفالُهم إياه نقصاناً له أضراره على الصعيد التاريخي . لكنهم معذورون بأنهم كان يحق لهم أن ينصرفوا انصرافاً كلياً إلى تحديد فكرهم ذاته ، في حركته الارتقائية نحو الإدراك الموضوعي . على ضوء الله الموحي . للحقائق الواردة على الصعيد اللاهوتي مالذات .

وحسبنا ذلك دلالة على أن من العبث إثبات تعادلات ، انطلاقاً من تشابهات سطحية نلاحظها . بل أشد عبثاً أيضاً ، أن نحوّل هذه التعادلات إلى تأثيرات تاريخية واجبة . فنحن متفقون على أن دُونْس سنكوت

يُنزع نزعة واضحة إلى القول بالمشيئة المطلقة ، وعلى أن الأشاعرة يذهبون ذهاباً صريحاً إلى القول بالشيء ذاته . ولا شك أن المقارنة بين المذهبين تلقي أضواء هادية ، وتقتضي أن يتابع البحث فيها . لكن هل ينبغي أن نخرج من ذلك كله بالقول مع آسين (١) بتأثير مباشر كان « للاقتصاد» مثلاً على دُونْس سُكُوت ؟ على ألا يكون هذا التأثير تأثيرَ التصميم الذي جاء عليه « الاقتصاد» فقط ، بل تأثير العقائد ذاتها ؟ إنه لا بد ، للقول بذلك ، من مستندات تارخية أشد استيثاقاً وتأكيداً . إن الأسس الفلسفية ، في البداية ، تختلف آختلافاً عظماً ، هنا وهناك . وكم كان أعظم وضوحاً التأثير المزدوج الذي كان على دونس سكوت لأرسطو، ولا سما لابن سينا بلا مراء ! فإنا يسعنا أن نعلل « الإرادية السُكوتيّة » تعليلاً وافياً ، بمصادر غير أشعرية ، إن لم تكن تعلل إلا بتسأملات ونس سكُوت الحاصة . هذا وأن يقابل بين الفلاسفة المغربيسين والرشديين اللاتينين ، ثم أن يكون هؤلاء مدينين تاريخياً بوجودهــم لأولئك ، فذلك شديد الاحتمال هذه المرة . لكن الإماءة إلى أن مسلكاً مجمع بين الاعتزال والتومستية (٢) ، هي ، على الأقل ، إيماءة غريبة . لَا شَكَ أَنَ المُعْتَزِلَةُ يُسْلَمُونَ بِالحَرِيَّةِ البَشْرِيَّةِ مثل علم اللَّاهُوتَ الكَاثُولَيكي يكله ، على حتن أن الأشاعرة يذهبون إلى أنه ليس لها أثر . لكن مفهوم المعتزلة في هذه الحرية وفي علاقاتها مع قدرة الله الكلية هو أبعــد ما يكون من الموقف التومسي ، وهو بأن يكون أقرب إلى مفهــوم « البلاجْيَانيَّة » المحضة أشد جدارة . وما دام الأمر على هذه الحال ، أعني ما دام قولاً بدون دليل ، وسعنا أيضاً أن نقارن بين النظريــة التومستية في سابق التحريك وبن الجبر على ما يتصوره الأشاعرة ،

١ « علم اللاهوت المدرسي في أصوله التاريخية » ، معال مذكور .

رٍ ٧ المرجع ذاته . ص ٣٠ .

وهكذا دواليك في طائفة من القضايا الأخرى . إنه أمر لا مناص منه أن يُكون مفكرون موحدون ، إذا ركزوا أبحاثهم العقلية على مشكلات واحدة ، متفقين في مسائل متباينة ، مها اختلفوا في الأصول السي انطلقوا منها وفي الأضواء التي هي أضواءهم . وهذه الاتفاقات ، إنما هي شهادة بالغة التأثير على وحدة الطبيعة البشرية . وإذا اتخذناها مسالك نستدل بها ، وعُدنا إليها بالفكر وهي في أجوائها الحاصة ، ألقت أضواء في منتهى الإشراق . أما إذا حُولَت إلى تعادلات متواطئة ، ولا سيما إلى أسلاك نقل تاريخية ، فلا يسعها إلا أن تؤدي إلى تناقضات وخيمة عواقبها على طرفي المقارنة في أصالتها ومرماها الثقافي .

إن المدخل المباشر الوحيد الذي سلكه الإسلام الستي ، في هذا العهد، إلى المسيحيين ، إنما يستره ما أثاره ابن حزم من قضايا ومسائل . همذا فغ لا على أن البحث الذي جاء به ميغيل آسين (١) ، بالغا من التدقيق ذروته ، يدل دلالة واضحة على أن هذه القضايا لا تتعلق بعمل ابن حزم الدفاعي والجدلي في جملته . إنما غرضها هو ضرورة الوحي وفائدته بين الناس (٢) . وهي قضايا لم يتردد ابن رشد في أن يعود إليها ويتبناها، بعد التوفيق بينها وبين جدله الحاص . فهل أثرت على القديس توما ؟ بعد التوفيق بينها وبين جدله الحاص . فهل أثرت على القديس توما ؟ المها ، من همذه الناحية ، أجدر بأن يصدق عليها ما قلنه في المورد المادي ، لا الصوري ، الذي أمسد به ما يقابلها من القضايا الرشدية .

لقد مضى علم الكلام يواصل حياته أزماناً حتى القرن الخامس عشر تقريباً ، بعد كل ما مر به من فترات الجهاد والهياج ، وبعد ثبـــاته

إن كان لذلك كله تأثير ، فإن هذا التأثير و اقع على نقل بعض المواد فقط . راجع مثلا لويس غرديه ، « مقياس . . . » ، ص ٣٨ تا .

واستقراره منع الأشاعرة والماتريدية . على أن مضيه كان في «طريقة» المتأخرين وجدلهم الجريء ، إلى أن انتهي بالجمود على التفكير الذي انزوي فيه حتى مجيء الشيخ عبده. وإنما تابيع مصبره هكذا في مناخه الإسلامي . أما الفلسفة ، فكأن الفكر اللاهوتي قسد تولَّى أمرها فنجح في الرد على قضاياها العامة ، وفي إنقاذ ما كانت تنطوي عليه هذه القضايا من حقائق جزئية وأدوات صناعية . وهو عمل بدا الغزالي كالسابق إلى تخطيطه في «تهافته» و «منقذه» ، اللذين لم يتأت للمسيحية أن تلم بهما إلا إلمامـــــآ يُسراً (١) . وإنا لنتلاقي ، بعد ذلك ، في «المدرسية» المتأخرة ، بتيارات واسعة مصطبغة بمذهب ابن سينا ، لم تكن أدنى من غيرها قيمة ، ما دام الأمر متعلقاً بدُنْس سُكُوت ذاته . ثم إن الرشدية اللاتينية الخطرة بقيت في المدرسية ، لتعس حظها ، حتى القرن الرابع عشر والخامس عشر والسادس عشر ، مع يوحنا الجُنْـدْرِيني ومدرسة بادُوّه . ولكن يطلع علينا المنهاج الذي لم يسع الغزالي في «منقذه» إلا أن مخططه عـــلى صعيد سلبي ، يمنع فيه الضرر من أن يتفاقم . أعنى صعيداً يعمل عليه لإنقاذ ما جاءت به القضايا الفلسفية من حقائق صحيحة ، لا لكي يعود الفكر إليها ويتحمل تبعاتها ، بل ليتلقاها فقط بالوجه الذي

١ راجع شعور الغزالي الحاد بذلك ، كما يدل عليه المنقذ ، ص ١١ – ١١ . بيد أنا فلاحظ أن الاستخدام والتصحيح اللذين يقتر حان لإلحيات « الفلاسفة » (ص ١٤ – ١٥) هما أقل جراءة واستغلالا مما نجدها عليه في التأليف التومسي . وذلك بقدر ما أن الغزالي لم يسعه أن يميز بسين النورين المختلفين المعول عليهما في الفلسفة وفي علم اللاهوت . ونستطيع أن نقرب ، من هذه الناحية ، موقف الغزالي من موقف معاصره اليهودي يهودا هالڤي ( ١٠٨٥ – ١١٤٠؟) في الناحية ، موقف الغزاري » كتاب وضع أساساً . كتابه المشهور «خوزاري » . لكن بينهما فرقاً : وهو أن « الحوزاري » كتاب وضع أساساً في الرد و الدفعاع ، وإن كان يلح على « فرح العمل بالوصايا » ، فإنه يرفض ، على خلاف « الإحياء » ، التقيد بالزهسد و تعساليمه ( راجع ج. قجدا ، « الفكر اليهودي » ، هما الله الفيل النهودي » .

باتت عليه ، ولو أوشك بذلك أن يُشرَب بها هو أيضاً (١) . وهمذا المنهاج ، استطاع مسلك النظر الذي شقه القديس توما أن يحقه . فلم يتوله على الصعيد السلبي الذي أشرنا إليه فحسب ، بل على الصعيد الإيجابي أيضاً ، صعيد الأخذ الصادق ، على ضوء فائق ، بالأدوات والاستكالات الصناعية التي تلقاها من هذا القبيل . ولقد تيسر لذلك المسلك أن يتحقق بقدر ما كان يزداد فقها لحقيقة التناسق بين العقل والإيمان . وهو تناسق بين فلسفة التزمت معرفة الحق التزاماً كلياً ، وبين علم لاهوتي أدرك أنه يزداد دنواً من معرفة الأمور الإلهية في ضوء الإيمان ، بقدر ما يزداد حرية في استخدامه لمكتسب تلك الفلسفة ضوء الإيمان ، بقدر ما يزداد حرية في استخدامه لمكتسب تلك الفلسفة ذاته ، إذ تسعى في مضارها الحاص . لقد تحقق الإصلاح التومسي على ضعيد تأليف فائق ، وضم إليه ضا عضوياً ثروة إيجابية هي ، بأسرها ، ثروة الحكمة التي خلفها أغسطينوس ، والعلم الذي خلفه أرسطو . ثم نامة شد ابن سينا وابن رشد فأكمل بها أدواته الصناعية . ولذلك كله نجح .

١ وهو تسرب لم ينطو في جوانبه على إمكان بعث وإحياء : إلى هـذا انتهت ، فيها يبسـدو ، عجازفة الغزالي في الكتب التي وضعها في أو اخر حيـساته . علاوة على أن الفلسفة الغربية مع ابن طفيل (حي ابن يقظان ، طبعة و ترجمة ليون غوتييه ، الحزائر ، ١٩٠٠ م ، ثم بيروت ١٩٣٧ م ) لم تلبث أن تبينت في هـسـذه الكتب دليلا على «باطنية » الغزالي ، بـل على مظهره ذي الوجهين . اكن لا شك أن المشكلة النفسائية المطروحية أشـد من ذلك دقة وتعقيداً .

## بعدالقديس توما

## ا ــــ إشارة سريعة الى بعض المراجع

في وسعنا أن نقول: إن العلم اللاهوتي قد اكتمل انشاؤه مع القديس توما فأدرك حكمه بالغما مكتهلاً. وإدراكه هذا الاكتهال هو الذي كنا نريد أن نكشف عنه في هذه الصفحات، وليس تاريخ القضايا اللاهوتية بحد ذاته، أو الحُلُول والنتائج الجزئية التي جاء بها هذا المذهب أو ذاك (۱). ولذلك لن نأخذ في سرد المراحل التي مر بها علم اللاهوت منذ القرن الثالث عشر حتى أيامنا، بل نكتفي بالإشارة السريعة إلى بعض الأعلام الهادية التالية.

لقد تأثر علم اللاهوت في الكنيسة اليونانية المنشقة عن روما تأثسراً بعيد الغور بالقديس توما (٢) . ثم جاءت في القرن الرابع عشر مقاومة

الله بأن « المدارس » الكاثوليكية التي ظهرت منذ القرن السادس عشر لم تتمايز عن التومستية إلا جهذه الحلول و النتائج الجزئية .

٢ المرجع أن اليونان عرفوا مؤلفات القديس توما أثناء حياته . ثم ترجم العسالم اللاهوتني
 دمتريوس قيدونيس في عهد يوحنا الكنتاكوزاني إلى لنسة يونانية في تمام الفصاحة والفنيسة =

غَريغُورُيوس پَلَهَاس ، رئيس أساقفة تساّلُونيكا . فلقـد كيّف تكييف تكييف تكييف تكييف تكييف تكييف تكييف تكييف تكييف التياء ورد تكييف التمييزات بين العلم التصوفي والعلم النظري في اللاهوت . لكنه ، في

= ( جوجي ، « جورج سكولاريوس والقديس نوما الأكويني » ، متفرقات مندونيه ، ج ١ ، ص ٢٥؟؟ ) « الخلاصتين » وعدداً كبيراً من الكتيبات . انظر المراجع عن قيدونيس (كاملي ، جوجی ، لوران ألتانیر) عند هوغو مونریه ده قیلار نی « سبرة ریکولدودا مونته کروتشیه وآثاره وأسفاره» ، في « المنشورات الدورية عن المسيحية الشرقية » ، روما ، ١٩٤٤ ، ص ۲٦٨ ، حاشية ١ و ٢٦٩ ، حاشية ١ ؛ وانظر خاصة ر. لونرتز ،«مانوثيل.پاليولوغ و دمتر يوس قيدونيس ، تعليقات على مراسلتها » ، مجلة « أصداء الشرق » ، ١٩٣٧ ، ص ۲۷۱ - ۲۸۷ ، ثم ص ٤٧٤ - ٤٨٧ ، و ١٩٣٨ ، ص ١٠٧ - ١٢٤ . ثم إن قيدونيس ترجم كتاب ريكولدو دا مونته كروتشيه في « الرد على القرآن » . وشاءت الأقدار أن يترجم هذا الكتاب عن الترجمة اليونانية إلى اللاتينية ، وعن هــذه الترجمة الأخبرة نقله لو ثعر إلى الألمانية . أسا الأصل اللاتيني الذي يعود إلى ريكولدو ، فكان في مكتبة نيقولاوس القوزاني الذي استخدمه استخداماً واسعاً للكتاب الذي وضعه في « الرد على القرآن ». افظر عن المسألة في حاضرها ، والمراجع فيها موثريه ده ڤيلارد ، المقسال المذكور . ـــ لكن المترجم الأعظم لمؤلفات القديس توما كان في القرن الخامس عشر جورج سكولاريوس ( انظر جوجي، جورج سكولاريوس والقديس توما الأكويني ، « متفرقات مندونيه » ، ح ١ ، ص ٢٧٩ ــ ٠ £ £ ؟ « علم اللاهوت العقدي عند المسيحيين الشرقيين » ، طبعة لوتوزيه ، باريس ، ١٩٢٩ ، ص ٩ ه ؛ تا ؛ ثم DTC، المقال سكولاريوس ، عمود ١٥٥٠ تا ) . عندما استولى الاتراك عل القسطنطينية في ٢٩ ايار ١٤٥٣ م ، كان سكولاريوس يعيش في العساصمة البرنطية حياة راهب معروف باسم جناديوس . فسيق مأسورا إلى اندرينوبل ؛ لكنه لم يبق هناك إلا لشهر ايلول من السنة ذاتها، إذ اختاره محمد الثاني بطريركا على القسطنطينية ولقد أحاطه السلطان باكرام عظيم وسهل له عمله في إعادة الكنيسة إلى نشاطها للم يشك سكولاريوس قط شيئًا من محمد الثاني ، وكان يعد معاملة الرحل المسيحيين معجزة » . ( DTC ) عمود ١٥٢٤ – ١٥٢٥ ). ثم إنه قدم استقالته وعاد إلى الحياة الرهبانية سنة ١٤٥٦ ، فيها يحتمل وانعزل في جبل آثوس . ترك لنا كتاباً « في الرد على المسلمين » وضعه على أثر اجتماعاته بمحمد الثاني . أما معرفته لعلم اللاهوت اللاتيني فلم تكن قاصرة على القديس توما . بل كان مطلعاً اطلاعاً و افرأ على القديس أغسطينوس وبطرس اللومباردي ودونس سكوت ، وحتى على بطرس الإسباني ( يوحنا الحادي و العشرين ) و جيلبر ده لا يوريه .

ما يتعلق بالله ، أثبت التمييز الحقيقي بين «قواه وذاته تعالى» . ثم ساندت الأوساط الرهبانية الهزيئكسئية هذا الدفق التصوفي النظري على الصعيد الروحي ، فأصبح ، بعد ذلك ، بمنزلة الطابع المترجح في كنائس الشرق المنشقة . وإنا لنجده أقوى نشاطاً أيضاً في الكنيسة الروسية (۱) . على أن هذه الكنيسة لم تبق مبر أة من تأثير مباشر بالقديس توما في مدينة كثيينف ، أثناء القرنين السادس عشر والسابع عشر (۱) ، على خلبت عليها ، وهو أمر لا بُد من التنويه به ، التسائيرات البروتستنتية (۱) .

أما في الغرب اللاتيني ، فلقد بقيت ، إلى جانب التيار التومسي . المتواصل مضيه ، تيارات أخرى أيضاً ، أو قام غيرها . والأمر السذي لا شك فيه ، هو أن « توما الأكويني لم يفرض حكمته في مبناها على ثقافة القرون الوسطى في أواخرها » (أن . كانت هذه الحكمة بمنزلة الشيء المتقدم على عصره ، وهي ما تزال في حاجة ، لكي « تنجع ثقافياً » إلى منهجيات علمية ، لم يتم إخراجها ، وإلى إحساس أوسع وأشمل بالحق الذي بجب إدراكه . صحيح أن المسائل الأسلوبية لم تطرح على البحث بعد ذلك . لكن علم اللاهوت قد ضعف مفهومه ذاته ، غير مرة ، بعد ذلك . لكن علم اللاهوت قد ضعف مفهومه ذاته ، غير مرة ، من حيث كونه علماً . ثم إن الأسس الفلسفية المعتمدة لم يتأت لها دائماً ، في حد ذاتها ، أو في علاقاتها بالنتائج اللاهوتية ، الثبات الذي استطاع في حد ذاتها ، أو في علاقاتها بالنتائج اللاهوتية ، الثبات الذي استطاع

١ راجع الملخص والرد اللذين وضعها اليوم فيه ثلاديمير لوسكي ( انظر بعض المراجع هنا ، في
 الغصل السابق ، ص ١٥ ، حاشية ٢ ، وص ١٠٠ حاشية ٢ ) .

٢ مدرسة كييف التي أسسها بطرس موغيلا .

٣ بتأثير تيوفيلوس بر وكوبوڤيتش . - في الكنيسة اليونانية ذاتهاكان كير لس لوكاريس,بطرير ك القسطنطينية المتوفى سنة ١٦٣٨ م ، المشجع البارز لهذه النزعة بالذات .

١٦ ماريتان « فصول سبعة في الحق » ، تيكي ، باريس ، طبعة ٣ ، ص ١٦ .

القديس توما بعوارفه أن يخلعه على المواد الأرسطية ، بعد أن عاد بفكره اليها وأغناها .

كان الفرنسيسكاني يوحنا دُنْس سُكوت ، صاحب الاسم العظيم الذي أطل على أواخر القرن الثالث عشر وأوائل القرن الرابع عشر . إنه ذو فكر «دقيق»، متنوع المعاني إلى حد لا نهاية له، قد صيغ في «جدل» أدرك من القوة منتهاها . أمــا عوارفه الصحيحة فإنها ، إن أردنا ردها إليه حقاً ، إنمـا تعاد صياغتها على صعيد نفساني ذاتي . لقد ذكرنا «الإرادية» الي انطبع بها مذهبه ، بحيث إن تمييزه بين الطبيعة وما فوق الطبيعة ، وإن لم يدرك اللفظية والأخلاقية في الإسلام ، قد أمسى لا يرتـــد إلا إلى قيم نسبية واهية ، وبحيث إن الإيمان عنده لا يفوق الطبيعة إلا بالكيف . إنا نعتقد ، مع جلسون ، أنه لا يصبح بحال أن نحدد موقف دنس سنكوت بأنه «نتيجة مباشرة لتفكر تقدي في التومستية والأغسطينية ﴿ وحسب (١) ، بعد أن نظر إليها مذهبين منظَّمين ومُغُلَّقِين . لقد انطلق دُنسُ سُكُوت من أصله الذاتي الخاص ، وهو مدين بهذا الأصل لابن سينا الذي تبدى له في زي الأرسطية كما نقلته إليه الترجمات وتيار اكسفورد (٢) أولاً . ولا يعني ذلك أنه اتبع ابن سينا اتباعاً أعمى : فشتان ما كان بينه وبن ذلك. إنه تلاقى في مسلكه مع أرسطو الحقيقي ومع القديس توما نفسه . أما في مسألة العقل الفعَّال المهمة فهو ، بعد البحث والنظر ، في جذور تفكيره ، تومسي أكثر بكثير مما هو مصطبع بالطابع السينوي (٣) .

۱ جلسون ، « ابن سینا » مستندات ، ۱۹۲۷ ، ص ۸۹ .

عله الا يعني أن التيارات الباريسية المصطبغة بالسينوية لم تـق ، ولم يكن لها تأثير ، كما دل عليه جلسون دلالة في منتهى الوضوح ( المرجع المذكور ، ص ١٤٨ ) .

المرجع المذكور ، ص ١٤٧ ؟ وخاصة النتائج الدقيق تعبيرها التي انتهى إليها صاحب هذا
 البحث .

لكنه ، على كل حال ، إنما ينشد لدى ابن سينا جهازاً صناعيـــاً كاملاً ، يتلقاه بما كان عليه أو بما كاد يكون عليه ، «لينقل» ، بقيم هي بالمباشرة فلسفية ، شيئاً من القضايا الأغسطينية مأخوذة بحرفيتها . ويَبُدُو أَنْ هَذَا هُو مَصَدَر الصَّعُوبَاتُ عَنْدُ سُكُوتٌ فِي رَوْحَانَيْتُـــهُ وأنتولوجيته . ألا وإنه ينبغي لنا أن نعود إلى «العقدة» السينوية الستي تقوم بهما العلاقات بين المعرفة الحسية ومعرفة الكلي ، إن أردنا أن ندرك معنى الخلاف في التصور بن توما وسنكُوت من حيث ما لعقلنا من إدراك خاص بم ، وكيفية يعمل بمقتضاها ، ومن حيث السياقات الخاصة التي تساق بها الأدلة على وجود الله (١) . فدنس سُكُوت ، من الناحية البنيوية ، مدين لفلسفة ابن سينا الشرقية ، أكثر مما كان توما الأكويني مديناً للفلسفة ، شرقية كانت أم غربية . ولئن وجب علينا أن نتساءل هنا ، لا عن وجوه المقارنة بين نشأة علم الكلام ونشأة علم اللاهوت . بل عن التأثيرات المعينة التي كانت للفكر العربيي الإسلامي ، أي الفلسفة في الواقع ، على الفكر المسيحي ، لكسانت المقارنات التحليلية الطويلة ، بين ابن سينا ودُنس سُكُوت ، هي التي ينبغي لنا متابعتها . إن إحدى النتائج الأشد مباشرة التي انتهت إليها « الإرادية » السُكُونيَّة كانت انعكافاً على «اللاكيف» الإلهي . لقد أصبح الله بذلك حَقَيْقة أقنومية لا ينال إدراكها ، نعرفها بالوحي فقط. يقول الأب «كونغار » في هذا الصدد : « إن الميتافيزيقا أعجز من أن تطلعنا على شيء منه تعالى ، لأنها لا تعرف شيئاً عن هذا الأمر الفريـــد وعن إرادته الخاصة » (٢) . لقد انحلت قياسية الحق في معناها ذاته ، مثل

المرجع المذكور : مقطع ٢ « الحق و المعلوم الأول للعقل » ؟ ٣ « قيمة المعرفة البدائية » ؛ مقطع ٤
 « المحسوس و الكلي » .

TC ۲ ، (، علم اللاهوت )، . عمود ۲۰۲ .

نهر مُحوّل مجراه ، إلى تواطؤ أصبح في منتهاه . وإنما تم ذلك من وراء قياسية ما حصرية ، استُحفظت على الصعيد الميتافيزيقي . ولا شك أن ابن سينا ، كان ، في هذا الانحلال ، هو الأصل أيضاً (١) . ثم إن دُنس سنكُوتُ يرفض أن يخضع علم اللاهوت للمعرفة التي يتحلى بها أهل السعادة . فيؤدي هذا يعلم اللاهوت ، إن توخينا الدقة في الحدود ، إلى أن يصبح مجرداً من وضعه علماً . إنا لا ندرك الله في هذه الدنيا من حيث كونه معروفاً حقاً . وإنما يسعنا أن ندركه على الصعيد العملي ، صعيد الأفعال البشرية ، من حيث كونها موجهة إلى إحراز نجاننا . فليس علم اللاهوت علماً نظرياً بل هو علم عملي أو معرفة عملية .

هذا وقد ظهر ، في أواخر القرن الرابع عشر ، عمل أفرنسيسكاني آخر ، كان أقل ابتكاراً في مبدئه ، ولكنه أشد صلابة في نتائجه . وهو عمل غيبليوم أكام الذي جاء كارثة على «المدرسية» المتأخرة . إن الله ، في نظر أكام ، قريب بعض الشيء مما هو عليه في نظر الأشاعرة ، مشيئة مطلقة لا تدرك أسرارها . لقد صب أكام اجتهاده الفلسفي ، بعد رفضه قبول المواقف الراهنة ، على نظر نقدي يريد ، مها كلف الأمر ، أن ينفي كل قيمة لمعرفتنا وللمنطق الاستدلالي فنحن بين تقليد ديني ولفظية فلسفية ، وأصبح علم اللاهوت علم يتنازعه هذان الحدان اللذان لا يجمع بينها قياس واحد . كما أن «فقه الإيمان» بات صيغة فارغة المعنى . أما المكلكة اللاهوتية فإنها لا تأتي بمزيد الاهمان «لإيمان بشري» ، طبيعي ، يتولى اجتهادها نور فائق للطبيعة بالمعنى «لإيمان بشري» ، طبيعي ، يتولى اجتهادها نور فائق للطبيعة بالمعنى المقيقي . فيبطل علم اللاهوت من حيث كونه واحداً بذاته ، ويتوزع إلى شتيت من المنهجيات . ولا ضير ، بعد ذلك ، إن تصورنا عالماً باللاهوت خالياً من الإيمان . إنا نصل إذن ، في نهاية المطاف ، إلى باللاهوت خالياً من الإيمان . إنا نصل إذن ، في نهاية المطاف ، إلى باللاهوت خالياً من الإيمان . إنا نصل إذن ، في نهاية المطاف ، إلى باللاهوت خالياً من الإيمان . إنا نصل إذن ، في نهاية المطاف ، إلى باللاهوت خالياً من الإيمان . إنا نصل إذن ، في نهاية المطاف ، إلى

۱ انظر جلسون ، « ابن سينا » ، مستندات ، ۱۹۲۷ ، ص ۱۱۰ – ۱۱۱ .

ما يلي : نفي علم اللاهوت بحد ذاته ، وفَصْل العلم عن الحكمة ، مع بقاء علم اللاهوت ذاته ، غير مشتمل على «فقه الإيمان» ؛ فلا يسعّه إلا أن ينعكف على « نظام جدلي » أخطر ما يكون (١) . الواقع أن اللفظية « الأُ كَامية » مسؤولة ، إلى حدّ ِ واسع ، عن التلاعبات الحارجة عن كل إحصاء ، التي لزمت ما حق لهم أن يسمُّوه المدرسية المنحطة . فهي التي سوّغت ، من وجه ما ، المقاومة لكل «مدرسية» ، من قبِهَل ِ أصحاب النهضة « الإنسانية » التي نشأت في القرن السادس عشر ، ولا سيما من قبل إرَسُموس . وهي التي أثرت تأثيراً عميقاً مباشراً . على فكر لوثير في بعض وجوهه ، كالانتهازية الأخلاقية ، القريبة جداً ، هذه المرة ، من قضايا أشعرية كثيرة (٢) . كما أنها أسهمت أيضاً إسهاماً واسعاً في حمل لوثير على أن يتخذ لنفسه موقفاً منافياً للعقـــل وأصوله (٣) . فالقول الصحيح في الموضوع ، هو أن شرعية علم اللاهوت ذاتها ، هي التي يُرجَع إليها ليزداد الترددُ فيها . أعني استخدامُ المكتسب الفلسفي لتوضيح عقلي يتناول الوحي المسلَّم في ضوء الإيمان . إن إرسموس والإصلاح اللوثيري ينبعثان من ناحيتين ومن عقليتين تختلفان تمام الاختلاف ، فيلتقيان في احتجاج واحد على «المزج بــين الفلسفة

١ بمعنى أن علم اللاهوت لم يعد « في عهد الحدل » ( الذي أصبح بمنز لة الاداة ) كما كان الأمر في
 رمان أبيلار د ، بل غدا هو ذاته جدلا .

٧ لا شك أن لوثير وقف في وجه تفاؤلية أوكام في مسألة النعمى ، لكنه تبعه في ناحيتين : في نفيه لكل قيمة ذاتية طبيعية للأفعال وللأخلاق ، وفي قضاياه المنطقية الرئيسة . يقول ملنختون في كتابه « سيرة لوثير » : « كان يكثر من قراءة أوكام إذ كان يفضل منطقه على منطسق توما وسكوت » .

٣ "إن كتاب أرسطو في الأخلاق هو كله مخالف للنعمى . رداً على المدرسية » ( لوثير ، « في الرد على علم اللاهوت المدرسي » ، القضية ٤١) . أو أيضاً في كتاب « الأحاديث حسول المسائدة » المشهور ( ح ٢ ، ١٣٥ ) : « يجب أن ندع العقل في منز له : فإنه قسد فطر خصماً للإيمان » .

اليونانية » وعلم اللاهوت (١) . إن عاليماً متمسكاً بالتقليد ، جامداً على الحرف ، لم يحرم قط استخدام العقل في الأمور الدينية ، بالعنف الذي نجده عند لوثير في هذا الصدد .

ولقد يسعنا ، مع ذلك ، هنا . أن نتابع مقارنة فيها إفادة علمية . ذلك بأن هذا «العقل» الذي يحكم عليه ، إنما هو . أساساً ، الفلسفة الأرسطية . ثم إن الإصلاح البروتسني ، ربما جاء من وجه ما ، بأكثر من حد لمقارنة ممكنة مع الكثير من قضايا الكلام الأشعري . على أنا نعيي المقارنة حقاً ، لا القول بأن الطرفين شيء واحد . فإنا نجد عند زونكلي الانتهازية ، ونفي العلل الوساطية . وخلق الله للشر ، ويقابلنا عند لوثير إضعاف العلل الوساطية في تأثيرها ، ونفي الاختيار وحريته ، و «التبرير» الذي يخلعه الله من الحارج على الذين يريسه نجاتهم . كما أنه يقابلنا عند «كلفين» سوق إلى الشر وإلى الحريتحقق بسابق علم وتدبير إلحيين . وهكذا تجد . عند الجميع ، القول «بالإرادية» الإلهية المطلقة (٢) . هل في كل ذلك تأثير وقع تاريخياً ، ولم نتمكن من العثور على حلقاته (٣) ؟ أم هو مجرد اتفاق ؟ لا شك في أنه اتفساق

ا عن الاختلاف في المواقف عند إرسموس ولوثير وما نتج عن ذلك ، راجع جلسون « القرون الوسطى والطبيعية القديمة » ، ملحق بالكتاب « هيلوييز و ابيلار د » ، قرين ، باريس ، ١٩٣٨ . أيضاً : تحليلات ب. مينار النيرة في تمهيده لترجمته الفرنسية لكتاب إرسموس ، « في حرية الاختيار » ، طبعة شيكس ، الحزائر ، ١٩٤٥ ، ولا سيها ص ٣٨ – ٢٦ . والحدير بالذكر . أن موقف زونكلي من العهد القديم المدرسي كان ، على خلاف ذلك ، متجاوباً في أكثر من ناحية تجاوباً خفياً مع موقف ارسموس .

إذا قورن هــــذا « بإرادية » سكوت ، ظهرت هــــذه الارادية على أيـــر مــــاديكون،مذهباً قائماً على تقدم العقل أصلا .

كان الشيخ محمد عبده يتحسس بهذه الموافقات القديمة بين الإسلام والبروستنتية فلم يتردد في تعليل الطرف الثماني بمؤثرات إسلامية نشر هما « السفار من أطراف المهاك إلى بلاد الأفدلس » ( رسالة التوحيد ، ص ١٩٤) .

حدث عند الفئتين من انعكاف ، قياسه واحد ، على التنزيسه الإلهي المجرد (١) . أما في الطرف المقابل فنجد التيار المنبعث من نزعة القرن السادس عشر الإنسانية الملطخة بالوثنية . لم يلبث هذا التيار أن تفتح عن عقلانية أخذت تشتد وتزداد نفياً لما فوق الطبيعة ، ولم يفتها أن تتخلل أحياناً علم اللاهوت ذاته والنزعة الطبيعية المشبعة بالورع والتقوى في بعض وجوهها . وهكذا دواليك ريثًا يأتي علم اللاهوت البروتستني بتياراته العقلانية المتحررة .

هذا ، و عن لا ننسى أن المناظرات الفلسفية – اللاهوتية حمي وطيسها طوال القرن السابع عشر . لكنها بقيت أغلب الأحيان متعلقة بمسائل عرضية . ولم تصبح هذه المسائل متناقضات إلا بقدر ما كانوا يصرون على أن يجدوا لها حلولها من ذاتها ، بدلاً من أن يرتدوا بها إلى التعييز العوارف الواسعة الأساسية . وإن شئنا فلنقل ، مستندين إلى التعييز المشهور الذي جاء به غبرييل مارسيل : إنها لم تصبح مشكلات جافة المشهور الذي جاء به غبرييل مارسيل : إنها لم تصبح مشكلات جافة في مشكلة النعمى والحرية ، وظهر القول بالموقف الوسط في « بُلمُغيّة » القديس بيلا رمينوس ، ثم الحدال « الحنسيني » الضخم المؤلم الذي أبرز فيه بوسوييه ، أبما إبراز ، الحل الذي كان القديس توما قد سبق فيه بوسوييه ، أبما إبراز ، الحل الذي كان القديس توما قد سبق فيه بوسوييه ، أبما إبراز ، الحل الذي كان القديس توما قد سبق فيه بوسوييه ، وجدال « الاطمئنانية » ... وإذا جاء القرن الثامن عشر ، ووجده ، وجدال « الأنوار » محدداً للتفكير اللاهوتي وقت توقف ،

الكنه يجدر بالذكر اختلاف أساسي في النظر : في علم العقائد الإسلامي كل شيء مركز على مجرد التنزيه الإلهي . وإن لم يعترف لحرية الاختيار بتأثير قط ، فليس ذلك نابعاً للمعصية الأصليبة (وهي وجهة في النظر مجهولة في الإسلام) ، بل لنفي مطلق عن العلل الوساطية أن يكون لهسال تأثير ما ، ما دام الله هو الفاعل وحدد . أما علم اللاهوت البروتستاتي فإن الفسالب عليه هو النظرة التشاؤمية إلى الطبيعة البشرية التي أفسد تهسا المعصية الأصلية بقدر ما هو تصور الله مطلق التنزيه .

بل تخلّف لا مراء فيه ، فإنه استطاع . على الأقل . أن يحيي ، في . القديس ألفّونُس ده ليغوري ، اجتهاداً متواصلاً ، يُحاوَل على صعيد العلم اللاهوتي في الأخلاق .

هذا ، ولقد استمرت التومسية باقية بفضل شارحيها العظام ، بل قد أشرت إثراء مرموقاً على الصعيد النظري (١) . لكن لنا أن ناسف على أن عبقرياً لاهوتياً لم يقم قط في تلك الأجيال التي عرفت «ازمة الوجدان الأوروبي » . كانت هذه الأجيال تحتاج إلى رجل قادر على أن ينسلك في المسلك الذي خطه القديس توما خطاً عميقاً ، فيحقق في ضوء وهاج ، تأليفاً بين خبر ما جاءت النزعات الجديدة حافلة به ، مثل استطاع القديس توما ، في القرن الثالث عشر ، أن يتولى مورد أرسطو والفلاسفة كله ، ويرفعه إلى صعيده . وكان الكاردينال كاجتان أرسطو والفلاسفة كله ، ويرفعه إلى صعيده . وكان الكاردينال كاجتان قد أخذ يمهد لهذا التأليف ، في ما يبدو ، في بعض مؤلفاته . إلا أن مهمته كانت من نوع آخر (٢) . فتحتم على الفلسفة الأرسطية التومستية

ا إن المراحل التي مر بهما التقليد التومسي هي محددة بأساء العظام الذين كانوا أوتاده وها هم أو لاء مع سي وفعاتهم : كيريولوس ( ١٩٤٤) ، كاجتان ( ١٩٣٤ ) ، بانييس ( ١٦٠٤) ، جان ده سان توما ( ١٦٠٤ ) ، آباء سلامنكا الكرمليون ( بين ١٦٣٧ و أو اثل القرن الثامن عشر ) . ويليهم هؤلاء الذين كانوا الناذج لتقليد أصبحت ثابتة دعائمه : ده غونيه (١٦٨١) ، ده بيلوار ( ١٧٥٧ ) . ( انظر كونغار في DTC ، المقال « علم اللاهوت » ، عمود ١٩٤) . هل يجب أن نذكر أن هذا كان على الأقل قصد الادباء المتحسسين بالقيم الإنسانية من التومستين ، مثل فرنسوا ده فيتوريا الذي كان من مراسلي ارسموس ، وملكيور كانو السذي كان منظبماً بذوق شيشرون انطباعاً معتدلاً ؟ والواقع أنه يسمنا أن نتبين ، عند الثاني خاصة ، شيئاً كانه تأثير بالحو الإنساني الذي كان يكتنفه . لكن الحدير بالذكر أنه لم يكن إلا تأثيراً ، وهو تأثير في اتجاه واحد . و إنحا نستطيع أن نتساءل فيها إذا نتج كسب حقاً ، لا عن قول « كانو » بالمواطن اللاهوتية – إذ أنه كسب جديد و جليل قدره حقاً – بل عن استخدامها على النحو الذي يقتر حه . المحقيقة يسمى به العمالم إلى فهم العصر و التحليق فوقه ، و جواباً يكفي به هذا العالم حاجات الحقيقة يسمى به العمالم إلى فهم العصر و التحليق فوقه ، و جواباً يكفي به هذا العالم حاجات الحقيدة أكيد صحتها و يلبي به مقتضياتها المشروعة كاها . إنما كان الأدر هو الإنطلاق من ح

التي غدت البحث اللاهوتي أداة تثير العجب ، أن تتحمّل غير مرة ما نجم عن غياب ذلك الرجل العبقري . ثم إن الصلة الحيوية بالآباء قد دقت بحيث اختفت (۱) ، في حين أن توما الأكويني قد حافظ عليها خير حفاظ ، وكان لزاماً أن تستفيد من الصناعة التاريخية كلها في العصور الحديثة . وقد أدى بنا ذلك إلى أن نشاهد ما كان مسخاً في نظر المنهجية العلمية ، وهو تعليم الاهوتي بقي تومستياً في نتائجه الرئيسة ، أو «بُلُغيباً» أو مأولينيساً ، في حين أن أسسه الفلسفية كانت تطلب من ديكارت أو كنت (۲) . والا غرو إن أفضى ذلك كله إلى أزمة «الابتداعية المسيحية» في القرن التاسع عشر .

لكن النهضة التومستية ، التي ما تزال تتوطد ، تغلبت على الخطر الذي نشأ هكذا ، وهو لم يكن إلا صدّعاً شق ما بين الاجتهاد اللاهوتي وعمل العقل جاهداً على صعيده الحاص . فلقد أعلن ثلاثة باباوات عظام ، ليونطوس الثالث عشر ، وبيوس العاشر ، وبيوس الحادي عشر ، القديس توما إماماً « مُشْتَرَكاً » في الكنيسة كلها . كما أنهم طالبوا بأن تلقى

المؤثرات المكتنفة ، به يكاد عالمنا يخضع لتلك المؤثرات كل مكتسب سبق تحصيله (أعي هنا في الواقع التأليف التومسي) . هل استطاع «كانو » بنزعته « الانسانية » المقاومة للتصوفية ، أن يصون دائماً ذلك الإحساس بالبحث والتعايل الذي يتزايد بزيادة الحاجة إليه ، والذي كسان القديس توما قد جهز علم اللاهوت به . ثم إنه كان يدعي رد علم اللاهوت « العقلي » إلى اعتداله وقد خرج عنه حقاً في زمان المدرسية المنحطة والاسمية الأوكامية . ولكنه أنم ينته بذلك إلى الحط من قيمة هذا العلم من حيث كونه « فقهاً للإيمان »؟ انظر في ما يل الحزء الثالث فصل ٢ .

٩ لا شك أن « كافو » لفت الانتباه إلى هذه الناحية ، لكنه ربما كان محولا النظر إلى شيء كـأنه التباس بين علم اللاهوت الوضعي وعلم اللاهوت النظري . والواقع أن العالم اللاهوتي الأديب المشبع بالثقافة الإنسانية لم يهم كثيراً . في منهجيته اللاهوتية ، بالعلم اللاهوتي النظري ( غانيبيه ، « مشكلة علم اللاهوت في حاضره » ، مقال مذكور ، ص ٢٦٠ ) .

النزعة الديكارتية عند ايمري أو قالا ، والكنتية عند هرميس ، والحفليانية المشوشة ، بل التجريبية
 العفوية عند فلوتير ، وهلم جرأ ( راجع م. ج. كونغار ، مقال مذكور ، عمود ٣٧٤) .

الدروس اللاهوتية والدروس الفلسفية الممهدة لها مقيدة بالأصول ، وبالأسالك المذهبية الكبرى التومستية (١) ، في آن واحد .

الواقع أن إيعاز الإمامة الدينية العظمى في الكنيسة إلى تركيز الانتباه ، بهذه الشدة ، على المسلك التومسي بالذات ، كان الباعث على تجديسة أدى إلى منتهى الإثراء . هذا بدون أن تعادله إساءة الظن في المسالك الأخرى المعترف بهما تقليداً . فكثرت أساء المفكرين التومستين الذين وضعوا وما يزالون يضعون الآثار الأصيلة . بل إنا نشاهد ما هو أعظم من ذلك أيضاً ، وهو أن تياراً فكرياً مسيحياً تخططت معالمه ، يريد أن يتولى حركات العصر الفكرية والثقافية ، ليسددها ويعين لكل منها مكانها . وقد يرمي إلى أن محقق ، على خير ما يرام ، هذا النهوض بالحاجات معالم . وقد يرمي إلى أن محقق ، على خير ما يرام ، هذا النهوض بالحاجات الحاضرة الذي امتنع الشارحون العظام في القرنين السادس عشر والسابع عشر من أن محاولوه لزمانهم . بل ربما لم تكن الساعة قمد حانت بعد في هذين القرنين ، ولم يكن بُد من ذلك الانعكاف اللازمي على فكر في هذين القرنين ، ولم يكن بُد من ذلك الانعكاف اللازمي على فكر الإمام لتوضيحه وإغنائه ، وللخروج به أداة أشد حساً في خدمة الحق (٢) . لقد قبل في الفكر التومسي : إنه ، ثقافياً ، لم يفهم في زمانه الحق (٢) . لقد قبل في الفكر التومسي : إنه ، ثقافياً ، لم يفهم في زمانه

١ وهذا ما أوصى به حديثاً البابا بيوس الثاني عشر أيضاً ، في الحطب التي توجه بهما ، في ايلول
 ١ إلى مجلمي اليسوعيين والدومينكيين العامين العالمين .

ولا في القرون التي مضت الآن من العهود الحديثة ، بل «بات وكأنه أودع ساء الكنيسة » (١) . وإن صح هذا القول ، ظهر لنا العمل كله الذي يدعونا هذا الفكر إليه من إغناء وتقدم في التاريخ والفلسفة واللاهوت ، سواء أكان تلبية للحاجات برزت في نظرة إلى المسائل قد توسعت بل تجددت ، أم كان تحقيقاً لنفاذ حي إلى دَفْق الآباء الفكري . وإن هذا الدفق ما يزال مسترسلا ، لا يتنافى مع الفكر التومسي بحال ، بل كأنه يدعوه إليه ومعه يتناسق .

وهذا لا ينفي وجود تيار فكري مسيحي من نوع آخر كله ، يسعى إلى أن يتوطّد خارج التومستية ، بل يظل مقاوماً لها ، سواء أكان في البروتيسْتَنْتييّة ، مثل مدرسة كارل بارث الجدلية، أم كان عند الكاثوليك . فكأنما الاستغناء عن المدرسية الذي تحقيّق عجزه ، في القرن السادس عشر ، عن أن يبعث عهداً جديداً في الفكر المسيحي ، كان من شأنه أن

سهذا القديس . كانوا يفهمون نصه من الباطن منطلقين من ذلك التجانس الفطري الناتج عن الاقتناع التام بأصوله ومبادئه . وكان فكرهم سديداً صحيحاً مروضاً على تلك الطرق المنطقية التي هي أبعد الطرق عن الترتيب المحض للكلام ، وتقتفي دقة في البحث الموضوعي لا هوادة فيهسا . صحيح أنه يجب ألا يقلدوا في جهلهم العلمي وفي حاجتهم النسبية إلى ثقافة إنسانية فاتتهم . ولكن هذا لا يحط بالقدر الذي نظن من قيمة تفكيرهم ، لأن نظرهم جاء مطبوعاً بالطابع الميتافيزيقي المحض . لا يمكننا أن ندخل إلى باطن تفكيرهم بدون أن يأخذنا العجب من سعة تصور المهسسة وحسن أحكامهم . لا شك أنه يجب ، للوصول إلى هذه الفياية ، تحطيم قشرة هي من الصلابة والحشونة بمكان . لكن التجربة تدل على أن هذا المجهود يولد فينا حالا زهدية صالحة إلى أن تعلم الفكر لاستقبال الحكمة ( ... ) . إنما نتعلم من ملازمة هؤلاء العظام ، بحير مما نتعلم من ملازمة غيرهم أياً كانوا ، الواقعية وحقيقة المقايسة ، كها أنا نتعام المنطق المقيق . صحيح أن نظر تهم أن خير من هذا النطاق وأن ننطلق إلى منابع أخرى وأن نخلع نير تقاليدهم المحلودة ، شرط أن نحفظ كل النور الذي أمدونا به من حيث كونهم شارحين » (م. ج. نقولا ، « شرح جديد المخلاصة اللاهوتية » ، RT ، ايار – آب ٢٩٠١ ، ك . ) .

١ جاك ماريتان ، « فصول سبعة في الحق » ، المرجع المذكور .

بجد في الظروف التاريخية الحاضرة إمكانات أصلح لنشاطه . لقد عرف علم اللاهوت ، بعد أن استنقعت التحررية والعقلانية في الكنائس اللوثىريةِ والأصلاحية . مع مذهب «التورّعية» . ثم مع المدرسة «الكتابيّـة»، محاولات في التجديد ناهضة حقاً . ثم ها هو ذا التيار «البَـرْثـِــي » (١) . وهو أشدُّ حسماً وإشعاعاً أيضاً على الأجيال الفتية في الكنائس البروتستنتية ، يسترد ، لصالحه الخاص ، موقف لوثير المقاوم لعلم اللاهوت . فيتجدد معه هذا الموقف على أثر احتكاكه بالذاتية الوجودية المنبعثة مسن كييْركيغارْد ، إذ يقيم أساساً لأسلوبه رَفْضَ كل طريقة تتحدد بالقياسية أو بالاشتراك ٢١ . أما التيار الكاثوليكي . فإنه يتحرى . فيما يبدو . الرجوع إلى منابع فكر الآباء العظمى . وليس يعني هذا الرجوع رجوعاً بالمعنى الذي حددتًاه قبل ذلك ببضعة أسطر . كما أنه ليس يعني . حمّاً . رجوعاً لترميم أثري ، بل لاستمداد نمط في التفكير بوسعه أن يبعث « عقيدة مقدسة » مستجد ًأ شبابها . ولكن الطابع المتغلب في هذا الرجوع. إذا أمعنا فيه النظر ، كأنه الحنن إلى حال هي بالذات غياب التباين الذي كان عليه فكر الآباء . وهذا الطابع هو أغفيل . أكثر مما هو حكم " بالعدول أو الارتداد ، عن الضروريات الثقـافية والتاريخية الـتي حكمت . وما تزال تحكم . بوجود علم لاهوتي قائم في بنيانـــه علمأ

هذه نزعات ينبغي لنا أن نعود إليها في خاتمة كتابنا . ولا شك أنها ذات بال ، وهي تستمد قونها وشدة إغرائها من لين توافقها مع عقليات عصرنا . وإنما نكتفي الآن بذكر المسألة التي تضعها أمام التفكير اللاهوتي المعاصر .

إن الكتاب الأساسي هو « العقيدة الكنيسة » لكارل بارث . وقد ظهر من هذه السلسلة حتى اليوم
 ه مجلدات .

انظر « العقيدة الكنيسة » - ح ١ ، المقدمة ، ص ٨ .

أما في الإسلام فلقد رأينا كيف حاول الشيخ عبده أن يتلافى الحال من ناحيته . وأما في المسيحية فإن شأن التجديد التومسي أن يفضي إلى جعل التعليم اللاهوتي منهجية تنبض ، من أساسها ، بالحياة . ولا شك أن التمييز بين الأساليب والمعلومات الصورية والأضواء الحاصة بالفلسفة واللاهوت هو الآن أمر مسلم به . لكن التسليم لم يكن أقل ، بالوحدة الفائقة التي يقوم علم اللاهوت بها . فهو علم نظري وعملي ، ولكنه نظري أولا كما لاحظنا . فتصبح التمييزات مشروعة داخل هذه الوحدة الفائقة ذاتها . وينقسم علم اللاهوت إلى نظري ووضعي من ناحية ، ألى عقدي وأخلاقي من ناحية أخرى . على أن بجزأ الأول إلى عقائدية

بالمعنى الحقيقي (الوظيفة الإشراقية) ودفاعي (الوظيفة الدفاعية (١))، ويتفتّح الثاني عن الزهديات والصوفيات ، ثم يتخصص بالحيلافيات . هذا وربما عاد الفضل إلى عصرنا بإغناء «الإنشاء اللاهوتي» إغناء مرموقاً كله (٢) . وهذا العمل هو أولاً تطور بعلم اللاهوت الوضعي ، ثم إدراك لما يسعه أن عمدنا بـ من مواد غزيرة في علم اللاهوت النظري، داخل النور الفائق الذي هو نور الحقيقة العينية الفائقة الطبيعة . وهمو ثانياً حث علم اللاهوت ، حثاً يزداد دائماً ، على أن يعرف كيف يتزود ، مع بقائه على ذاته ، من المنهجيات العديدة ، تمهيدات كانت أم ملحقات : المنهجيات اللغوية والتارخية والتفسرية . بل ينبغي لعلمنا أن يُحث ، بشكل أوسع أيضاً ، على أنّ يعرف كيف ، يبقى متصلاً بعالم الثقافة كله » (٣) . وإذا صح أن الأبعاد التاريخية لم تغب قط غياباً ثاماً عن العلم اللاهوتي النظري ، بقي أنا نستطيع أن نجدد بها نظرتنا إلى « التدبير الرباني » بالمعنى الذي ورد عليه عند الآباء اليونانيين ، وإلى تاريخ النجاة كله . وهكذا يتحد التأليف التومسي والتقدم الصناعي العصري ليحققا تسخير كل حقيقة للعلم بالمقدسات . وهو تسخير كيان القديس أغسطينوس قـــد استشفه ، واكن الظروف حينئذ لم تكن لتتيحه . أعنى الحال التي كان عليها آنذاك، والعلم بالمقدسات ذاته والمنهجيات البشرية ، كل على صعيده الحاص . ذلك بأن هذه المنهجيات لن تقوم الآن بأنها تمهيديات . إنما تزداد صلاحية لأن تكون أداة لعلم اللاهوت وللحكمة وللمعرفة اللاهوتية ، على قدر ما يعترف لقيمتها ولغائيتهسا باستقلالها .

المعلاقات بين الطرفين و لتحديث موقف الرد بالذات ، راجع الفصول الأولى من الكتاب » في الوحي » للأب غاريغو لاغرنج .

انظر لابوردیت ، « علم اللاهوت ، فقه الإیمان » ، کانون الثاني T ذار ، T من ص T ، T .

٣ المرجع ذاته ، ص ٣٣ .

## ب\_خاتمــة

لقد لبتي التأليف التومسي بمــا جاءنا عليه في جوه التاريخي ، حاجة ً من حاجات الفكر البشري في القرن الثالث عشر . فإن المشكّلات الواردة حينئذ كان قــد أفضى إليها ماض بعيد كله ، فاجأه المورد اليونــاني العربي فنشطه . وكانت عبقرية القديس توما في أنه عرف كيف يقابل هذه المشكلات بالجواب الوحيد الذي أتاح للعلم اللاهوتي أن يتقدم وأن يضطم المواد الجديدة . فهذا واقع راهن أجمع الكل عليه . حتى الذين يعنون بأن يعملوا باستقلال ، أو بما يكاد يكون استقلالاً ، عن مكتسبات التومستية ، لا يقلون احتراماً للقديس توما ، مفكر القرن الثالث عشر . اكن السؤال الذي يستلزمه موقفهم يعود إلى ما يني : هذا الذي غدا حاجة الفكر في القرون الوسطى ، ما عَسَى أن يكون القدر الذي بــه يرتبط ، أو لا يرتبط ، بظروف ذلك العهد العابرة . أو بكلام ينتهي بالسؤال إلى أساسه الأبعد : إذا افترضنا جواباً أجيب بـ عن الجواب أو لا يلزم ، حقيقة لا تبديل فيها ، والقدر الذي به يعلو هذا الجواب ذاته الظروف العينية المقترنة بالزمان وبالمكان . وهي معضلة في منتهى الجسامة : فإنهـا تلزم على الصعيد اللاهوتي حتى وجــود الذي يدركه الفكر البشري في ضوء الوحي والإيمان . كما أنها تلزم على الصعيد الفلسفي إمكان هــذا الفكر ذاتــه أيضــاً أن يـــدرك هو

اكن ها هي ذي ، للمرة الثانية ، معضلة على قياس معضلتنا تشبهها نسبياً وتختلف عنها أساسياً ، تَرَد ، في الجو الإسلامي ، متعلقة ً بعلم الكلام . لم تزل «طريقة المتأخرين» ، بإسراف يكاد لا يصدق ، تتوسع بتمهيداتها، وتزيد موادها العقلية تطويراً . ومـا أدق الأخطار التي كَان يسعها أن تنشأ عن ذلك! ولقد لاحظوا الأمر عندما ظهر فرع ، منبعث أو غير منبعث عن الإيجي ، لم يسعه مثلًا وسع الحرجاني أن يحافظ على القضايا الكبرى المنقولة ، مصونة "في ذاتها . فأفرط في المزج بين تراث ابن سينا وتراث الأشاعرة ، بحيث إنه التبس علم الفلسفة بعلم الكلام ، وفي ذلك أضرار للأول والثاني في آن واحد (١) . فهل كان استخدام الفلسفة الذي لِحَا إليه « المتأخرون» استخداماً محرّماً ؟ لا شك أن هذا كان مــا تصوره مؤلفون قل طموحهم ، فعادوا إلى الأشعرية المحافظة ، وانزوَّوْا يكررون القضايا تكراراً مملاً بعد ضبطها ضبطاً نهائياً . لكن المقارنة هنا بين تطور علم الكلام وتطور علم اللاهوت المسيحي يكشف لنا ، مرة أخرى ، عن الاختلاف في الصُعُد الَّتِي تجول عليها المنهجيتان. فإن حل الأشاعرة كان حلاً يلزم الموقف الوسط (٢) وهو يقع أولاً على الصعيد الحدلي الذي هو صعيد الدفاع عن العقائد . أما حل توما الأكويني فقد كان حلاً بالتأليف والاضطام ، وهو يقع أولاً على الصعيد العلمي الذي هو صعيد اجتهاد استنتاجي تقدمي ، يسير العقل فيه خطوة خطوة

١ مثل التستري في القرن الثالث عشر ، أو تطب الدين الرازي في القرن الرابع عشر ، ومن بـين ورثة الإبجي ، سيف الدين الأبهري في القرن الرابع عشر ، والفناري والطوسي في القـــرن الحامس عشر ، والسيلكوتي في القرن السابع عشر .

٧ أعني على الأقل حل « المدرسة » الأشعرية . أجل إن نص ابن عساكر الذي جعله مهرن مشهوراً ، ( انظر الجلسة الشالئة من مؤتمر المستشرقين الدولي ، ح ٧ ) يصف اصلاح الأشعري ذاته على أنه « الاقتصاد » بسين طرفين . لكن الواقع ان موقف الإسام يبدو بالأحرى انه رد فعلي على المعتزلة ، و رجوع إلى ابن حنبل . بالرغم من أن الأشعري ينفصل عن المحسافظين بالمعنى الدقيق ، لاضطراره ، هو ذاته ، إلى أن ير د على المعتزلة بأدلة تنساسب موقفه العقلي . ( راجع الجزء الأول ، ف ١ ) .

على ضوء الإبمان ، نحو إدراك الغيب الفائق الطبيعة بحد ذاته .

إنما تولّى توما التراث الأرسطي . للحقيقة التي ينطوي عليها أولاً ، وعلى الصعيد الفلسفي بالذات . وإن حقيقة هذا التراث ، هي التي كانت سبب ظهوره أداة مصطفاة الذلك التأليف اللاهوتي الذي أخد يتحقق . ولا يعني ذلك بحال إضعافاً أو تنحية «القسط الصالح» الذي يتتلقى بدوره من المنقولات الفلسفية الأخرى ، أو من حركات البحث العقلي . أمّا الأشاعرة فقد لجونوا إلى تعليل العالم بالذرات والأحوال لتوافقه أولاً مع العقيدة الإسلامية . وإذا طالت مدة الأشعرية مذهباً عقدياً رسمياً في الإسلام ، أوليس يعود ذلك إلى أن تنظيمها العقيدة . وشتان ما بينه وبين أن يكون التنظيم الممكن الوحيد – غدا متجاوباً عميقاً مع الحاجات الذهنية التي يقتضيها تأمل ، أسسه قرآنية . في التنزيه الإلهى ؟

هذا وحسب هذه الحاجات أن تلبتى حتى يبقى علم الكلام وافياً بأغراضه . أما في المسيحية فإن من علماء اللاهوت . في العهد الحديث . من حاولوا أن يقيموا ، على أسس كر تيزية أو كنتيية أو غيرها . علماً لاهوتياً يتصور ، على كل حال ، بالمعنى العام الذي جاء عليه في الإصلاح التومسي . فخانوا بذلك منهجيتهم الحاصة وصيروها بالتالي عقيمة . وأما في الإسلام ، فإن «المتأخرين» الذين كانوا يُسبقون قضاياهم الأشعرية بتمهيدات تتخللها ، تخللاً واسع المدى . موارد أرسطية وأفلوطينية وسينوية ، لم يخونوا هم علم الكلام . إنما كانوا يخرجون به ، من ذلك كله ، كلاً قائماً في ذاته . هو أغنى تعقيداً من ناحية . وهو من الناحية الأخرى أقل تناسقاً واستقراراً من الكلام الأشعري في وهو من الناحية الأخرى أقل تناسقاً واستقراراً من الكلام الأشعري في أوائله .

وربما كان خطوُهم الأكبر أنهم بعثوا . رداً فعلياً . على وضع المقالات المطبوعة بالجمود على التقليد . وإذا صح في علم الكلام أنــه رد دفاعي ، فإنه بجب في نظرته ذاتها إلى المسائل أن تجيء مشكلة محددة بالحاجات الجدلية المختصة بكل عهد . كذلك كان الأمر في الأشاعرة الأول مع المعتزلة ، وفي جهاد «المتأخرين» رداً على الفلاسفة . على أنه كان جهاد شريك دخل في المؤامرة بالكثير أو بالقليل . أما شرّ «الجمود على التقليد» فكان في اكتفاء أصحابه بتكرار، لم مجدوا فيه مللاً ، لمناظرات الماضي وأدلته .

ولا شك أن هذه الضرورة إلى التجديد ، في فهم الخصم ومجادلته ، هي ضرورة يصح القول بها ، بعد التغييرات اللازمة ، في الوظيفة الدفاعية المتعلقة بعلم اللاهوت المسيحي . لكن الانجاه الذي تقع فيـــه المسائل الواردة تبعاً لوظيفة هذا العلم الإشراقية هو اتجاه آخر كله . لقد أحرز علم الكلام تجديداً مع الشيخ عبده ، وأحرز علم اللاهوت المسيحي تجديداً أشد أيضاً مع نشاط التومستية المستجد . إلا أن لعلسم الكلام مع ذلك ، من حيث كونه منهجية مستقلة ، المشنّعين عليه في الإسلام المعاصر ، وليس التشنيع أقل في المسيحية على علم اللاهوت من حيث كونه حكمة قائمة بجهّاز علمي . اكن مجادلة تتعلّق بعلسم الكلام ، لا تمس ، في الإسلام ، إلا حق العقل وواجبه في أن يدافع عن الحقائق الدينية . أما المجادلة في المسيحية حول علم اللاهوت ، هل بجوز أن يستوي علماً حقيقياً ، فأقل ما يقال فيها ، أنها تطعن في وجود حقيقةً موضوعية تدرك حقاً . وإنها ليدركها ، في مسلك هو بالسذات مسلك الغيب ، الذي يزداد تعظيمه بازدياد الإدراك حينئذ ، فكر يعمل على صعيده البشري ، لكنه أشرق الإيمان فيه هو ذاته ، فراح يعمل في ضوء الله الموحى .

هذا ، وإنا لنرى مهمتنا غير قائمة في اكتمالها التام ما لم نحاول أن نرسم الوجه الذي عليه يبدو لنا الجواب عن مثل هذه المسائل ، جواباً يسعنا حقاً أن نأتي به ، سواء أكان في الإسلام أم في المسيحية . لكن

هذا الجواب لا يكفي لصوغه ما اجتهدنا فيه من ضبط حدود وتأليفات تاريخية . فلا بُد لنا الآن ، وقد أدركنا علم الكلام وعلم اللاهوت في بنيتيها منهجيتين مكتهلتين ، من أن نتساءل بعض الشيء عن بعض المشكلات . أو بالأحرى ، لنبقى مخلصين لتصميمنا : إنما نتساءل عن هذه المشكلات كما تبدو لنا عليه في علم العقائد الإسلامي ، تبعاً ، في الآن نفسه ، للمنزلة التي يتبتوؤها هذا العلم بين العلوم الإسلامية ، وللأعلام الهادية التي يسع علم اللاهوت المسيحي أن يمدنا بها في سيرنا ...



# ملحق

لقد اقتضت المواد التي يتناولها المؤلفان، في هذا الجزء الثاني من الكتاب، ذكر الكثير من الأسهاء والمعلومات الدخيلة الغريبة على الفكر العربي الإسلامي، فلم يكن بد من ملحق عقدناه لشرحها. والكي نيستر على القارئ الرجوع إلى هذا الملحق. رتبنا فيه المعلومات والأسهاء المشروحة، تبعاً لصفحات الكتاب التي اشتملت على ما رأينا أنه بحسن شرحه، عيلين عليه بنجمة في الموضوع المناسب من تلك الصفحات. وسرعان ما يلاحظ القارئ، إذا ما ألقى نظرة على هذا الملحق، أن الشروح جاءت فيه وافرة كثيرة فيا يتعلق بالفصل الأول من جزئنا. أما الفصل الثاني، فإنه معقود لعلاقات الفكر الإسلامي بالفكر الغربي اللاتيني في القرون الوسطى. ولقد ظهر في تاريخ هذا الفكر كتابان باللغة العربية القرون الوسطى. ولقد ظهر في تاريخ هذا الفكر كتابان باللغة العربية الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط» ليوسف كرم. فرأينا من الخير أن نكتفي بإحالة القارئ عليها.



راجع في الموضوع ، كيشرية ، تاريخ فكر الآباء وعلم اللاهوت ، دكليه وشركاؤه ، باريس ، ١٩٥٣ ( بالفرنسية ) . وتجد في هذا الكتاب المصادر الأخرى . لعلم اللاهوت بالذات ، انظر في DTC المقال «علم اللاهوت» ( كونتغار ) . وأيضاً تيكسيرُون ، تاريخ المقائد ( المسيحية ) ، مجموعة BEHE ، ٣ مجلدات ، ١٩٠٥ ، ثم أعيدت الطبعة سبع مرات . وأخيراً ، أسد رسم ، كنيسة مدينة الله أنطاكية العظمى ، الجزء الأول ، منشورات النور ، بيروت ، ١٩٥٨ ( باللغة العربية ) .

#### ص ۱۲

ربما كان آباء الكنيسة المانية المشار إليهم هنا ، هم الذين نـذكر أساءهم في ما يلي :

القديس هيلاريوس البيكتة فنسي ، أسقف پواتئييه في فرنسة .
 قاوم في الغرب «هرطقة» الآريانيين الذين كانوا ينفون اللاهوت في المسيح . نفي عن مدينته الأسقفية ، ثم عاد إليها ، وفيها مات سنة ٣٦٧ أو ٣٦٨ . (من آباء الكنيسة اللاتينية) .

۲) القديس باسيليوس . ولد نحو سنة ٣٣٠ ، في مدينة القيصرية من إقليم قبادوقيا ، الواقع يومذاك في آسية الصغرى ، غربي أرمينية ،

وهو اليوم من أعمال تركية . عُينَن أسقفاً على القيصرية عاصمة الإقليم . وقد قاوم ، هو أيضاً ، الآريانيين . توفي في مدينته الأسقفية ، سنة ٣٧٩ (من آباء الكنيسة اليونانية) .

٣) القديس غريغُورْيوس النازِينَنْزي . ولد في آرِينَنْزة ، وهي قرية قريبة من نازِينَنْزة ، إحدى مدن قبادوقيا . نحو سنة ٣٣٠ . كان صاحب القديس باسيليوس الذي عينه أسقفاً على نازِينَنْزة ، التسابعة لأبرشيته . لكن غريغُورْيوس لم يذهب إلى هذه المدينة ، إذ لم يلبث أن عُين بطريركاً على القسطنطينية ، سنة ٣٧٩ . ثم اعتزل في أرضه في آرِينَنْزَة ، وهناك مات . سنة ٣٨٩ أو ٣٩٠ (من آباء الكنيسة اليونانية) .

٤) القديس غريغُورْيوس النيسي ، أخو القديس باسيليوس الأصغر . ولد هو أيضاً ، في مدينة القيصرية المذكورة آنفاً ، سنة ٣٣٥ . ثم عيّنه أخوه أسقفاً على «نيساً » ، وهي بلدة قريبة من القيصرية تابعة لها . ومات أخراً نحو سنة ٣٩٥ . (من آباء الكنيسة اليونانية) .

هو القب أطلق عليه القديس يوحنا فم الذهب أو الذهبي الفم . وهو القب أطلق عليه لاشتهاره خطيباً مصقعاً . والد في انطاكية نحو سنة ٣٤٥ . ثم عين بطريركا على القسطنطينية ، سنة ٣٩٨ . واضطر هناك إلى أن يخرج إلى المنفى مرتبن لمقاومته أعداء «العقيدة القويمة» . مات في المنفى، أيلول ٤٠٧ . (من آباء الكنيسة اليونانية ) .

٣) القديس أمبرُوزْيوس . ولد في تربير . إحدى مدن المانية على ضفاف نهر « المُوزِيْل » اليوم . ومن المحتمل أن تكون سنة ولادت في ٣٣٣ . عُين والياً ثم أسقفاً على ميلانو سنة ٣٧٣ . وقاوم الآريانية خاصة في الغرب . ومات أخيراً في مدينته الأسقفية . سنة ٣٩٧ . (من آباء الكنيسة اللاتينية ) .

٧) القديس هيرُونيموس . ولد في بلدة ستريدُون ، قرب أكيبلية ، وهي حيند مدينة رومانية عظيمة ، تقع على جون بحر الأدرياتيك ، دمرها آتيلا في القرن الحامس ، ثم بنى سكانها المدينة المعروفة اليوم بالبندقية . كانت ولادته نحو سنة ٣٤٧ ، ودرس في روما ، حيث عمده البابا ليبيرُيوس نحو سنة ٣٦٥ . وتنسك أخيراً في بيت لحم سنة ٣٨٥ ، حيث انصرف إلى البحث والترجمة والتأليف في بيت لحم سنة ٣٨٥ ، حيث انصرف إلى البحث والترجمة والتأليف في الكتاب المقدس . مات في منسكه في بيت لحم ، ٣٠ أيلول ٤١٩ . رضي أن يرسم كاهناً شرط أن يحتفظ بحريته لكي يتمكن من الانصراف إلى أبحاثه العلمية (من آباء الكنيسة اللاتينية) .

٨) القديس أغسطينوس . ولد في ١٣ تشرين الثاني (نوفمبر) سنة ٣٥٤ ، في منطقة النوميديا التي هي اليوم بلاد الجزائر ، في طاغستة ، وهي اليوم سوق أخرس جنوبي مدينة بون ، في تونس . بقي مسدة بعيداً عن الإيمان المسيحي ، ثم عمده القديس أمبرُوزيوس في ميلانو ، سنة ٣٩٠ ، ثم أسقفاً عليها في سنة ٣٩٠ . وسم كاهناً في هيبونا ، سنة ٣٩١ ، ثم أسقفاً عليها في سنة ٣٩٠ . قضى حياته في الرد على المانوية والبيلاجيانية القائلة بإمكانية الحصول على الخلاص الروحي بدون «النعمى» وبدون وساطة المسيح . مات في ٢٨ آب ٤٣٠ ، في مدينته الأسقفية التي كان يحاصرها الشند اليون البربر ، منذ ثلاثة أشهر . (من آباء الكنيسة اللاتينية) .

هذا وإن هولاء البانية هم الملقبون عادة «بالعظام» بين آباء الكنيسة من يونانيين ولاتينيين . على أن هناك عظاماً آخرين من الآباء أيضاً ، مثل القديس أثناسيوس والقديس كيرلس الإسكندري وغيرها . وسوف نعود

إلى كل واحد منهم بشيء من التفصيل ، حيثًا دعت الحاجة إلى ذلك ، في سياق هذا البحث .

أما المجامع المسكونية الستة الأولى ، فدونك أساءها بالترتيب التاريخي الذي كان عليه انعقادها .

() مجمع نيشقية ، وهي مدينة في آسية الصغرى ، معروفة اليوم بإزنينك ، في بلاد الأناضول . انعقد هذا المجمع ( ١٩ حزيران – ٢٥ آب ، ٣٢٥) نزولاً عند طلب الامبراطور قسطنطين الأعظم في عهد البابا القديس سيلفيستروس . ولقد حضره ١١٨ أسقفاً من الشرق والغرب ، فحد دوا ، رداً على آريوس ، تساوي «الكلمة» مع الأب في الذات والجوهر . أعني أن المسيح هو إنسان وإله في آن واحد . كما أنه برز في الدفاع عن هذه العقيدة ، بطريرك إنطاكية أوستاشيوس، وأسقف أنقيرا (اليوم أنقرة) مرشيلوس ، والقديس أثناسيوس ، والقد أثبت الآباء المجتمعون حينئذ أن روما والإسكندرية بعد ذلك . والقد أثبت الآباء المجتمعون حينئذ أن روما والإسكندرية وأنطاكية مراكز كنسية يقيم فيها بطاركة . كما أنهم عمتموا على الكنيسة كلها عادة الكنيسة الرومانية في ما يتعلق بتحديد يوم الاحتفال بعيد الفصح .

۲) مجمع القسطنطينية الأول (أيار - ٣٠ تموز ، ٣٨١). انعقد في عهد البابا داماز يوس والامبراطور ثييودوز يوس الأكبر . حضره امتقاً . فحد دوا في وجه مقيدونيوس القسطنطيني ومر طُونيوس النيقوميذي ، أن الروح القدس إله ، وهو الأقنوم الثالث من الثالوث الأقدى .

٣) مجمع أفسُسُ ( ٢٢ حزيران – أيلول ، ٤٣١) ، في عهد شيلستينُوس الأول والأمبراطور ثيودوزيوس الأصغر . لقد حدد ، رداً على نسطور وأنصاره ، وحدة الأقنوم في المسيح ، وان العذراء مريم «أم الله» . فأثبت اللقب الذي كانت معروفة به في التقليسد المسيحي وهو «ثيبُوتُوقُس» أعني «أم الله» .

على جمع خلقيد ونية ، على ضفاف البوسفور ، المعروف أيضاً بالمجمع الحلقدوني ، وأنصاره «بالحلقدونين» (تشرين الثاني ٤٥١) . عقد في عهد البابا ليونطوس الأكبر والأمبراطور مرقيانوس ، وكان تكميلا للذي سبقه . فكفر مذهب أوتيخس وأنصاره المذين وقفوا من النساطرة في الطرف المناقض ونفوا التمييز بين الطبيعيتين ، والإلحية والبشرية ) في المسيح ، فقالوا بوحدة الطبيعة فيه . ثم انهم عرفوا بعد ذلك ، باليعاقبة في بلاد الشام وبالأقباط في مصر ، للأسباب التي يذكرها الموثلةان ، وسنعود إليها في حينها . أما الأساقفة المدين حضروا هذا المجمع فكان عددهم ١٣٠٠ . وفيه ظهرت المادة الشامنة والعشرون المشهورة التي تنص على تعين المرتبة الثانية لبطريرك والعشرون المشهورة التي تنص على تعين المرتبة الثانية لبطريرك في المرتبة الكنسية ، فتقدمه على سائر البطاركة وتجعله بعد بابا روما مباشرة في المرتبة الكنسية ، فكانت هذه المادة هي السبب البعيد في الانشقاق النهائي الذي فصل بين الكنيستين ، الشرقية والغربية ، في القرن الحادى عشر .

ه) مجمع القسطنطينية الثاني الذي انعقد ، سنة ٥٥٣ ( ٥ أيار - ٢ حزيران ) ، في عهد الأمبراطور يُوسُتينيانُوس ، وكفتر ما عرف ،

بعد ذلك ، «بالروئوس الثلاثة» ، أعني مؤلفات ثيودوروس المعروف بالمصيصي أو المُبسُوستي ( ٣٥٠ – ٤٢٨) ، نسبة إلى مُبسُوست، وهي مدينة من إقليم قيليقيا ، شالي سورية ، كان قد عُين أسقفاً عليها، ثم مؤلفات ثيبُودُورِيتُوس المعروف بالقُورَشي ( ٣٩٣ – ٤٥٨) نسبة إلى قورَش ، في ما كان يومذاك إقليم سورية الفُراتية ، وأخيراً رسالة إيبا الرهاوي (المتوفى سنة ٤٥٧) إلى الأسقف الفارسي «ماري».

٦) مجمع القسطنطينية الثالث (٧ تشرين الثاني – ١٦ أيلول ٦٨٠)
 الذي كفر القول بالمشيئة الواحدة في المسيح على أساس أن المشيئة الإنسانية
 قد فنيت لديه في المشيئة الإلهية .

وإذا ألقينا نظرة عابرة إلى تواريخ هذه المجامع لم نلبث أن نلاحظ أنها تقع كلها ، ما عدا المجمعين الاخيرين ، في ما عرف تاريخ الكنيسة «بقرن الآباء الأعظم» . إنما يبتدئ هذا القرن في ٣١٣ ، سنة براءة ميلانو ، التي أعلن بها الأمبراطور قسطنطين حرية المعتقد في جميع أنحاء الأمبراطورية الرومانية ، وينتهي بزوال هذه الأمبراطورية في الغرب ، سنة ٤٦١ ، وهي السنة التي كانت الحاتمة للعصور المسيحية في الغرب ، سنة القرة حدد الأساقفة المجتمعون تحت رئاسة بابا روما، في المجامع المذكورة آنفاً ، العقيدة المسيحية الصحيحة المتعلقة بسري في المجامع المذكورة آنفاً ، العقيدة المسيحية الصحيحة المتعلقة بسري ولم يكن ما حدث بعد ذلك ، من تقريرات وتوضيحات دينية عقدية ، إلا تطبيقاً فرعياً للأصول التي وضعها الآباء قبل تلك السنة ٤٦١ . على أن كل ما ورد في هذا الجزء الثاني من الكتاب من معلومات وأحداث ،

تشير إلى الآريانية والنسطورية والمونوفيزية وغيرها من البدع والهرطقات ، إنما يرتد إلى تلك التقريرات والايضاحات ، ويفترضها معروفة في بعض تفاصيلها ودقائقها على الأقل . فلا بد من أن نقف عندها الآن ، ونعقد لها بحثاً مستقلاً لنتدارك ما قد يفوت القارئ منها .

### جزئيات الفصل

- ١ عودة إلى ما قبل القرن الرابع.
- ٢ ــ تحديد العقيدة المتعلقة بالمسيح في القرن الرابع .
  - ١ ــ الآر بانية .
  - ٢ ــ النسطورية والنساطرة .
    - \_ قبل نسطور .
  - \_ الاصطلاحات المعول عليها .
    - \_ نسطور والنسطورية .
    - \_ مجمع أفْسُس المسكوني .
- ٣ ــ المونوفيزية أو مذهب القائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح.
  - ٣ ــ من القرن الرابع إلى القرن السابع .
  - ١ ــ استقلال النساطرة عن بيزنطة .
    - ٢ ــ مصبر المونوفيزية .
    - ا ــ المونوفيزيون الخلص .
  - ب ــ المنشقون من أتباع القديس كيرلس .
    - ج ـ مقاومة بيزنطة للمونوفيزية .
    - د ـ تنظيم المونوفيزية كنيسة مستقلة .
  - ٣ ــ المونوتيلية ومجمع القسطنطينية المسكوني السادس

## فصل في تاريخ فكر الآباء من القرن الرابع الى القرن السابع الميلاديين ( سنة ٣١٣ ــ ٦٨٠ )

إنه بوسعنا أن نقسم هذه المدة إلى فترتين متباينتين : فترة ما عرّفناه « بالقرن الرابع » المسيحي ، والفترة التي تليها إلى القرن السابع .

أما الفترة الأولى ، فإنها ، في الواقع تستغرق قرناً ونصف القرن (٣١٣ – ٤٦١) ، وهمي فترة العهد الذهبي لفكر الآباء . ولا شك أن هذا الفكر لم ينضب بعد ذلك ، فلقد واصل سيره ونشاطه ، ولكنه أخذ يصطبغ حينئذ بطوابع خاصة بعد الذي جناه من تراث عظم خلفه له الآباء الذين هيمنت شخصياتهم على المجامع المسكونية الكبرى في القرن الرابع . ويمكننا أن نميز في هذا القرن مراحل ثلاثاً ، يمكن تحديدها بما عولج أثناءها من المسائل في ضوء الوحي المقدس والإيمان .

أما المرحلة الأولى (٣١٣ ــ ٣٨١) فهي مرحلة المناظرات حول سر الثالوث ، والتي أثارتها شخصية المسيح إلها وإنساناً في آن واحد . فكان المجمعان المسكونيان الأولان ، مجمع نيقية (٣٢٥) والقسطنطينية (٣٨١) . واشترك فيها أساقفة الكنيسة شرقاً وغرباً تحت رئاسة بابا روما .

وأما المرحلة الثانية ( ٣٤١ – ٣٨١ ) فهمي فترة الآباء الشراح الذين

أقبلوا على الكتب المقدسة ولا سيا رسائل القديس بولس ، ليستنتجوا منها التعاليم الصحيحة عن المسيح كيف يستقر ثابتاً في النفوس ليحييها بحياته ، فيقدسها . وكان هذا عمل القديس أمبروزيوس في الغرب (٣٣٣ – ٣٩٧) ، والقديس يوحنا الذهبي الفم في الشرق (٣٤٥ – ٤٠٥) . وهو عمل أدى إلى نتائج ونظريات أتقن إبانتها وتنظيمها القديس أغسطينوس (٣٥٤ – ٤٣٠) ، فما برح ، حتى يومنا هذا ، المعين الأول الذي تستمد منه الكنيسة توجيهها وارشادها في هذا الصدد .

وأما المرحلة الثالثة والأخيرة ( ٤٣٠ – ٤٦١ ) فهي قصيرة المدة والكنها مهمة ، لأنها كانت المرحلة التي فيها ظهرت المناقشات حول شخصية المسيح «أقنوماً» واحداً في كال الطبيعتين ، الإلهية والبشرية . وهو الحل الذي أجمع عليه الآباء في مجمعي افسيس ( ٤٣١ ) وخلقدونة ( ٤٥١ ) المسكونيين .

هذا وان تلك المناظرات والمناقشات التي تبدو ذات قيمة نظرية محضة إنما كانت ظواهر تنم عن مأساة دينية بلغ تأثيرها من النفس المسيحية يومذاك منتهاه . ولقد مال بعض المؤرخين إلى ألا يروا في ذلك كله سوى نفوذ سياسي لصالح رجل على آخر ، أو منطقة على أخرى ، فتزيني بالأهداف الكنسية الدينية . والواقع ان هذه الأغراض لم تكن غائبة حينئذ ، لكنه ليس من الصواب أن نحكم بأنها كانت هي الغاية الذاتية الأساسية التي حملت الآباء على أن يعقدوا لها مجامعهم . كما أن فئة أخرى من المؤرخين ، لفت نظرهم ما جرى في تلك المجامع من جدل قائم على الأبحاث النظرية . فخرجوا من ذلك إلى القول بأن ما قرره الآباء هنالك إن هو إلا تكييف مذهبي ، أدت إليه الآراء ما الفلسفية المنتشرة يومذاك ، بمعنى أنهم أولوا في ضوئها الإممان المسيحي ،

لا بمعنى أن هذا الإيمان كان هو الذي أقبلوا من خلاله على تلك الآراء والمعلومات. فحوروا فيها وعدلوا واستخدموها بعد ذلك لإبراز عقيدتهم في خطوطها ومعالمها. وهذا أيضاً خطأ. لأنا إذا نظرنا إلى المقالات اللاهوتية التي وضعها الآباء ، لاحظنا فوراً أن أبعدها توغلاً في النظر ، جاء مختلفاً كل الاختلاف عا بلغنا ، من هذا القبيل ، عن اللاهوتين و المدرسين » في القرون الوسطى .

الواقع أن أبرز ما عتاز به فكر الآباء إنما هو الاهمام البالغ بصحة العقيدة ، أعني كال الإبمان ، الذي ربما لم يهدد قط بمثل ما هد د به يومئذ ، إذ أصبح السران اللذان ينبي عليهما ، ها مدار البحث والجدل . لكنا نقول أيضاً : إن الإبمان المسيحي لم يقيض له رجال كالذين قيضوا له حينئذ . إذ كانوا ، في الحقيقة أهلا الممقامات التي أنزلتهم فيها ظروفهم ، فوجدوا الصيغ الموفقة للتعبير عن ذلك الإيمان . ذلك بأن هذا الإيمان لم يكن عندهم ، كما تدل عليه ثانية المراحل الثلاث التي ذكرنا ، سوى إحساس عميق كان يتدفق فيهم من المراحل الثلاث التي ذكرنا ، سوى إحساس عميق كان يتدفق فيهم من الإيمان والحياة الروحية الباطنة ، هو الطابع الأصيل الذي ما نزال نتبينه في الآثار التي وصلتنا من الآباء .

### ١ \_ عودة الى ما قبل القرن الرابع

ومن هذه الناحية جاء القرن الرابع المسيحي شيئاً فريداً في تاريخ الكنيسة . كان الجدل حول سر الثالوث ينال الدين المسيحي في صميمه ، كما ذكرنا . إن لم يكن المسيح إلهاً ، فالإيمان المسيحي عبث باطل ، وإن كان المسيح إلهاً ، فكيف تعلل الكثرة في الإله الواحد ؟ كان

هذا جدلنا من وجهه الأول. أما وجهه الثاني فهو: إن كان المسيح إلهاً ، فإنه يقدّس ذويه بروحه القدس ، فكيف ينبغي أن نفهم ذلك التفاعل بين النفس وخالقها المقيم فيها ، فها هو ذا الآن سر النعمي يعرض بمختلف وجوهه لأئمة الدين شرقاً وغرباً . ثم يبدو الوجه الثالث ، وهو أشد الوجوه الثلاثة غموضاً وإشكالاً : إن كان المسيح إلهاً حقاً ، فكيف يكون أيضاً إنساناً حقاً في الآن نفسه ؟

ولا يعني ذلك أن هذه الأسئلة كانت ، يومذاك ، جديدة على الفكر المسيحي . بل إنه أحس ، منذ نشأته ، بما له في سر الثالوث مس معاناة . فكيف السبيل إلى التوفيق بين التوحيد الذي جاهر به المسيحيون الأول مع الرسئل واليهود في وجه المشركين ، وبين الإيمان بأن المسيح إله وأن الروح القدس إله أيضاً ؟ على ان هذه قواعد إيمانية ثابتة نجدها في الكتب المسيحية المقدسة والصيغ العقدية الأولى منذ عهد الرسئل . إنهم في القرن الأول كانوا يكتفون بتلاوة هذه الصيغ إلى جانب ما يقابلها في كتب العهد الجديد ، موفقين بين ذلك كله وبين حياتهم العملية . إلى أن كان ، في القرن الثاني ، الاتصال بالاغسطية الثنوية وما فرضه من ضرورة الإلحاح على التوحيد . ثم جاء الآباء الدفاعيون ، «حاة الإيمان» ، والقديس ايرينيوس ، ونوفسيانوس وهيبوليت بمحاولاتهم التي تفيد المعنى في جوهره ، ولو بدت قياصرة بعض الشيء في الصيغة والمبنى . وهي لا تفهم على وجهها الصحيح إلا إذا ردت إلى قرائنها ونظر إليها من زاويسة أصحابها (۱) . على أن ترتليانوس ، (١٥٠ أو ١٦٠ – ٢٤٠ أو ٢٥٠)

الآيتسع المجال هنا لشرح هذه الناحية التي منها كان الآباء « حاة الإمان» يتصورون « الكلمة » الإلهي في علاقاته بالحلقمن جهة ، وبالوحي من الجهة الثانية . انظر كل هذا عند كيثريته ، تاريخ فكر الآباء ، دكليه وشركاؤه ، باريس ، ١٩٥٣ ، ح ١ ، ص ١٢٩ — ١٣٠ . وترى هنا مراجع أخرى .

كان أكثرهم توفيقاً من هذه الناحية في قوله: ان المسيح أقنوم , واحد في طبيعتين ، وهي الصيغة التي عول عليها بعد ذلك . لكن الفكسر المسيحي ، في زمان ترتليانوس ، كان قد تم اتصاله بالفلسفة ، ولما ينظر إليها علماً نظرياً ، بل حكمة عملية ، أعني معرفة ذوقية للتعاليم التي تنبني عليها الحياة المسيحية . أما مع إكليمنشوس الإسكندري ( ١٥٠ – ٢١٦ أو ٢١٦) ، وأوريجينيس ( نحو ١٨٣ – ٢٤٥) ، فكانت الفلسفة قد تجاوزت هذا الحد وأرادت أن تكون علماً تفسيرياً فوق كونها حكمة بالمعنى الذي ذكرناه . فلم تستقم صيغة العقيدة لديها على ما يرام ، ولو برأها البحث العلمي الحديث من الأخطاء الفادحة تأويل آثارها .

والواقع أن الأضاليل التي ظهرت بعدها لم تنتج عن تعاليمها بأكثر مما نتجت عن تعاليم مدرسة أنطاكية كما سوف نرى . وكان أشهر هذه الأضاليل في القرن الثالث تصور الله بوجوه ثلاثة أولاً والقول بالنبني ثانياً .

أما أصحاب المذهب الأول فكانوا يرون أن الله واحد بالطبيعة الأقنومية ، وهو اب أو ابن ، أو روح قدس ، تبعاً لظهور صفاته المختلفة ، وليست الأقانيم في الأساس ، إلا « وجوهاً » ، عليها نتصور الله من خلال أفعاله . ولقد عرف هذا المذهب ، بعد تكييفه النهائي ، وبالفردانية الوجهية » وأنصاره « بالوجهين » . ولكن أصحابه كانوا يدعون ، قبل ذلك ، أنهم « الملكيون » أي الذين يعترفون بالله الفرد الأوحد ملكاً مطلقاً . كما أنهم كانوا يقولون « بتألم الآب » في « صورة » الابن أو « وجهه » لدى موت المسيح على الصليب ، لأنهم كانوا يتصورون الآب والابن شيئاً واحداً بالذات والأقنوم . هذا وإن

الداعين الأول إلى تلك الأقوال كلها ، إنما كانوا قوماً من آسية الصغرى أقاموا في روما ، وهناك كُفروا ، ولا سيا آخر مَن ظهر منهم ، وهو سابليوس ، الذي نظم المذهب تنظياً دقيقاً ، وأطلق عليه اسمه ، فعرف بمذهب «السبلنة» أو «السابليانية» وهي التسمية التي كان آباء القرن الرابع يلجؤون إليها للدلالة على هذا النوع الأول من الأضاليل .

أما القول «بالتبي» فلقد حدث أن سووا بينه وبين «الملكية» ، والأصح أن المذهبين محتلفان . ذلك أن القول «بالتبي» إنما ينبعث من إنكار اللاهوت في المسيح أصلاً بمعنى أن المسيح إنسان عادي بسيط ولد بطريقة فائقة الطبيعة من الروح القدس ومن مريم العذراء ، وقد حباه الله ، يوم «معموديته» ، القوة الإلهية بنوع خاص وتبناه . وكان أشهر من ذهب إلى هذا القول بولس السميصاتي ، عامل الملكة زينب في أنطاكية حيث عين أسقفاً ، وهو أول من استخدم اللفظة اليونانية «هُمُو وسيوس» التي تعني «متساوياً» أو «واحداً في الذات والجوهر» للدلالة على تمايز كل من الأقانيم الثلاثة عن الأقنومين الآخرين . لكن هذا الاستخدام لم يكن على الوجه الصحيح الذي عرف به بعد ذلك . هذا الاستخدام لم يكن على الوجه الصحيح الذي عرف به بعد ذلك . وهذا يعلل نفورهم فيا بعد من اللفظة اليونانية المذكورة للدى اطلاقها على المسيح .

اكن هذا النفور من الاصطلاح المشار إليه ربما يعود أيضاً إلى التعليم السائد في أنطاكية وربوعها حول الثالوث ذاته . فإن الأثمة في علم اللاهوت هناك كانوا يتقيدون بالمعنى الظاهر الحرفي في تأويلهم للكتاب المقدس ، فتمسكوا بالمايز الحقيقي الذي يدل عليه الوحي وقالوا : إن كل واحد من الأقانيم «هيبوستاس» أو «أقنوم» ، مع أن اللفظة

اليونانية تنطوي بحد ذاتها على مفهوم «الذات» أو « الجوهر». فأدى بهم ذلك إلى القول بقليل أو كثير من الصراحة ، إن الأقانيم الثلاثة ليسوا فقط ذاتاً أو جوهراً واحداً ، بل إن كلاً منهم نخلف عن الآخرين بالذات والجوهر . كان هذا اتجاههم على الآقل ، ولقد اكتفوا بالنايز الصريح بين الأقانيم الثلاثة ظناً منهم أنهم ما يزالون محافظين على عقيدة التوحيد بلجونهم إلى ضرب من المرتبية بين هولاء الأقانيم أخذوها من بعض نصوص لأوريجينيس : فالآب أولاً ، ثم الابن ، ثم الروح من بعض نصوص لأوريجينيس : فالآب أولاً ، ثم الابن ، ثم الروح كما كانوا يعنون بإبراز الناسوت فيه ، كما كانوا يعنون ، فيا يتعلق بالمسيح فكانوا يعنون بإبراز الناسوت فيه ، كما كانوا يعنون ، أحياناً ، إلى نوع من تحول النظر عن الصلة الذاتية الجوهرية التي تجمع بين الناسوت واللاهوت في وحدة «الكلمة» المتأنس المقنومية . ونزعوا إلى تمييز يكاد يكون تاماً بين المسيح إنساناً والمسيح الما متأنساً .

### ٧ - تحديد العقيدة المتعلقة بالمسيح في القرن الرابع

لا شك أن هذه الأضاليل والنزعات المشوشة لم تكن لتمنع العقيدة القويمة من أن تستبن وتنجلي في المفهومات الفكرية الفلسفية التي كان أثمة الدين يصوغونها . وكان هؤلاء الآخرون يفعلون ذلك في ضوء وقاعدة الإيمان» المستمدة من الوحي المسيحي المنقول أو السنة المسيحية المأثورة ومن الوحي الملون في الكتب المقدسة . كما أنهم كانوا يعودون دائماً ، إلا في ما ندر ، للاستيثاق من تلك الصيغ العقدية ، إلى أسقف روما الذي اعترفوا به صاحب الإمامة الدينية العظمى ، إبان قيسام الكنيسة ، لأنه خليفة القديس بطرس هامة الرسل . على ان تلك

التوضيحات والصياغات ، إنما كانت تتحقق بصورة جزئية ، في المناطق التي تظهر فيها الأضاليل ، فيعقد الأساقفة مجامع محلية ، ويطلبون موافقة البابا عليها . حتى إذا ظهرت براءة ميلانو في ٣١٣ ، وانقضى عهد الاضطهادات ، واستتب الأمن الكنيسة ، استطاعوا أن يعقدوا المجمع المسكوني الأول سنة ٣٣٥ في نيقيية ، لتوضيح العقيدة المتعلقة بالمسيح المها ، في وجه هرطقة « آريوس » أي « الآريانية » .

١) الآريانية : ــ وُلـد آريوس في سنة ٢٥٦ ، وتوفي سنة ٣٣٦ . كان ليبسيّ الأصل ، ولَكنه أخذ العلم عن لوقيانوس الانطاكي ، هو وصاحبه أوزيبيوس النيقوميذي . ثم يعود إلى الظهور أوائــل القــرن الرابع ، في مصر ، حيث سيم كاهناً ، وأخذ ينشر آراءه قبل ٣٢٠ بقليل . كانت هذه الآراء تتصل بمذهب بولس السميصاتي في التبني ، على حين أن آريوس كان يدّعي أنه أخذها من القديس لوقيانوس الانطاكي . ولقد كَلَفَره من أجلها مجمع عقد في الإسكندرية ، فلجأ هو إلى فلسطين . ثم انسحب عند صديقه أوزيبيوس النيقوميذي ، وهناك ألَّف كتاباً عنوانه «ثَـَالْيا» أي «المائدة» ، فيه تعمَّد أسلوباً يجمع بسين النثر والشيعر ، ترويجاً لأقواله في أوساط المحترفين وأهل الصناعات . وكان مجمع نيقييّة المسكوني قلد كَفَره ، هو أيضاً ، كما رأينا وطالب بنفيه . لكن الامبراطور أمر بعودته في سنة ٣٣٠ ، ونفي القديس أثناسيوس الذي رفض أن يوافق على هذه التبرثة . ثم أخذ آريوس يستعد للرجوع إلى القسطنطينية منتصراً ، سنة ٣٣٦ ، وإذا به يفاجأ بموت شنيع جعل أعداءه يذكرون ما ورد في الكتــاب المقداس عن موت بهوذا الاسخريوطي : «لقد مات من اندلاق أحشائه».

لم يبلغنا من كتاباته سوى مقطعات من آثار ثلاثة تنسب اليه :

1) بعض منثورات من كتابه «ثاليا» . ٢) رسالتان ، إحداها إلى أوزيبيوس النيقوميذي ، نحو سنة ٣٢١ ، والأخرى إلى أسقف الإسكندرية قبيل انعقاد مجمع نيقية ، ٣) العقيدة التي وجهها إلى الامبراطور قسطنطين بعد سنة ٣٣٠ ليبرر فيها موقفه . لكن هذه الآثار ، على قلتها ، تكفي للدلالة على مذهبه في خطوطه العامة . كان يقول : «إن الله واحد فرد غير مولود ، لا يشاركه شيء في ذاته تعالى . فكل ما كان خارجاً عن الله الأحد إنما هو مخلوق من لا شيء بإرادة الله ومشيئته . أما «الكلمة» فهو وسط بين الله والعالم . كان ولم يكن زمان ، لكنه غير أز لي ولا قديم . بل كانت مدة لم يكن فيها «الكلمة» موجوداً . «فالكلمة» محلوق ، بل إنه مصنوع ، وإذا قيل إنه «مولود» فبمعنى أز لي ولا قديم . ويؤدي ذلك إلى أن «الكلمة» غير معصوم طبعاً ، ولكن استقامته حفظته من كل خطأ وزلل . فهو دون الله مقاماً ، ولو كان معجزة الأكوان ، خلقاً بلغ من الكال ما يستحيل معه خلق ولو كان معجزة الأكوان ، خلقاً بلغ من الكال ما يستحيل معه خلق شيء أكمل منه رتبة وحالاً » . (۱)

هذا ولقد كان مذهب آريوس مكتملاً في مواده وأصوله منه ظهوره. وهو يقوم في أساسه على إنكار اللاهوت في المسيح وتصوره إنساناً محضاً مها كان عظياً. ولذلك أجمع الآباء في زيقيية على تكفيره وعلى الاعتراف بأن المسيح إله وأنه «هُمُو ُوسْيوس» أي «متساو» مع الآب «في الذات والجوهر». والواقع أن هذه اللفظة اليونانية لم ترد في الكتاب المقدس، وكان أساقفة الشرق المتأثرون بتعاليم انطاكية قسد أبدوا احتراساً من استعالها لورودها في مذهب أهل «التبني»، وخافوا

١ راجع في ذلك كله تكسرون ، تاريخ العقائد ، ح ٢ ، ص ٢٤ – ٢٩ .
 ثم كبريه ، تاريخ فكر الآباء ، ح ١ ، ص ٣٤٠ تا ، مع غيره من المراجع .
 وخاصة DTC ، في المقال « نيقيية » .

أن يؤولها «السابليون» و «الوجهيون» بالمعنى الذي يفهمون عليــه سر الثالوث . لكن آباء المجمع اتفقوا أخيراً على القول بها للدلالة على العقيدة المسيحية الصحيحة في المسيح ، لأن النقل المسيحي كان قد أليفها وفهمها فهماً صحيحاً ولم يرفضها إلا أسقفان ، فنفياً مع آريوس . ثم إن أوزيبيوس النيقوميذي ، صديق آريوس ، لم يلبث أنَّ اسمال إليه عطف الامبراطور قسطنطين ، وأحرز نفوذاً جعله يستطيع أن يضم حوله لفيفاً من أساقفة سورية وآسية الصغرى المحترسن من استعمال اللفظـــة « هُمُونُ وسيوس » . ثم انقسم هؤلاء القوم أولاً إلى فلتن : فئة الغلاة وفئة المعتدلة . أما الأولون فرفضوا الاعتراف بالمسيح إلها رفضاً باتاً ، ولم يكتفوا بقولهم : إنه ليس « كلمة» الله ، بل أعلنوا أنه « ليس شبيهاً به» تعالى ، مستخدمين لذلك اللفظة اليونانية « أَنُومُيتُوس » فعرفوا بها وسموا «الأنُومَيَـن » أي «نفاة التشبيه» . أما المعتدلون فبداوا لفظـة « هُمُورُ وُسْيُوس » أي « المتساوي في الذات والجوهـــر » باللفظـــة « هُمُيُّتُوسْيُوس » أي « المتشابه في الذات والجوهر » ، التي أطلقوهما حينذاك على المسيح بعد اعترافهم بأنه «كلمة» الله . فعرفوا « بالهُ مُيتَوسيتن » آي « مثبتي التشبيه في الذات والجوهر » . على أنهم لم يلبثوا أن تحولوا إلى رأي خر ، فقالوا : إن «الكلمة» «شبيه» بالآب فقط . وأسقطوا من اصطلاحهم «هُمُيتُوسْيُوس» ، الأصلَ الشاني «أوْسْيًا» الذي يدل على الذات والجوهر ، محتفظين بالأصل الأول « هُـُمُيُّوس \* » الدال على مجرد الشبه . فعرفهم تاريخ الكنيسة « بالهُومين » أي «مثبتي التشبيه».

هذا وإن معظم الأساقفة في الشرق والغرب ما زالوا يردون على هؤلاء الحوارج جميعهم ، ويدافعون عن العقيدة التي أجمعوا عليها في نيقيية ويوضحونها . وكان في طليعتهم القديس أمبروز يوس أسقف ميلانو في الغرب ، والقديسان أثناسيوس ، أسقف الإسكندرية ، وباسيليوس ،

أسقف قيصرية قبادوقيا في الشرق . ولقد وفقوا إلى القضاء على الهرطقة في الامبراطورية بتحديدهم الدقيق للفظتين «أوْسيا» التي تعني «الذات والجوهر » و « هيببُوسْتاس » التي تعني ۚ « الأقنوم » ، فَخرجوا من ذلك كله بالصيغة العقدية الصحيحة الواضحة التي لم تزل عليها الأجيال المسيحية في سر الثالوث ، وهي : « إن الله واحد في ثلاثة أقانم» . على أنهم لم ينتهوا إلى هذه الصيغة الكاملة إلا في مجمع القسطنطينية الذي كان أولَ الأمر مجمعاً محلياً ، ثم تحول إلى مجمع مسكوني بعد موافقة بابا روما على ما قرر فيه . وكان قــد عقد سنة ٣٨١ ، لتكفير قوم أنكروا أن الروح القدس إله . كان هؤلاء القوم من المعتدلة الأريانيين وقد قيل: إن زعيمهم كان « مَقيدُ ونيوس » ، أسقف القسطنطينية (٣٤٢ – ٣٤٦ ، ثم ٣٥١ – ٣٦٠ ) . واكن الأصح أنهم كانوا يتبعون في ذلك مرَطُونْيوس ، أسقف نيقوميذية . ومها كان من أمر فإنهم عرفوا «بالمقد ونيتن» و «بالمرط ونيتن» ، بل «بالوج هيتن » أيضاً . ولقد كُفّروا جميعهم ، كها ذكرنا ، في مجمـع القسطنطينية المسكوني الثاني ( ٣٨١ ) ، الذي حدّد آباؤه أن الروح القدس هو « الرب المحيى المنبثق من الآب والذي تجب عبادته مع الآب والابن » .

٢) النسطورية والنساطرة (١) : \_ كان فكر الآباء حتى سنة ٣٨١ ،

١ المراجع الخاصة في الموضوع :

ــ ف. نُو ، نسطور من خلال المصادر الشرقية ، باريس ، ١٩١١ ،

ــ م. جُوجي ، نسطور والمناظرات النسطورية ، باريس ، ١٩١٢ ،

ــ تُـكُسْرُونَ ، تاريخ العقائد ، ح٣ ، ٢٢ ــ ٣٥ ،

<sup>–</sup> إِ.َّ ميشَيل ، الاتحاد آلاقنومي ، في DTC ، عمود ٤٧١ – ٤٧٧ ،

ــ أمنّان ، المقال نسطور ، في DTC ، عمود ٧٦ ــ ١٥٧ ،

ـــ أمّـان ، نسطور ومشكلته في نظر روما ، RSR ، ١٩٥٠ ــ ١٩٥٠ . =

يدور حول القاعدة العقدية التي ضبطت في مجمع نيقيية ، أي المجمع "المسكوني الأول (٣٢٥) ، وهي القاعدة المتعلقة بسر الثالوث الأقلس . ولقد نظروا إلى هذا السر من خلال أقنوم الابن ، الذي أعلنوا أنه ومتساو مع الآب في الذات والجوهر » ، ثم من خلال أقنوم الروح القدس ، الذي أعلن آباء المجمع المسكوني الثاني ، أي مجمع القسطنطينية الأول (٣٨١) ، أنه إله حق هو أيضاً . اكن الواقع أن الابن هو الذي كان موضوع البحث والجدل ، ولا سيا من حيث كونه إلها حقاً .

ا – قبل نسطور . الأبولينارية وأبولييناريُوس اللاذقي (٣٩٠ ) : – أما بعد السنة ٣٨١ ، فتحول الاهمام من سر الثالوث إلى سر التجسد أو التأنس . وكان الباعث الأول على هذا التحول تعليم أبوليناريوس اللاذقي في المسيح . كان الرجل أسقف اللاذقية ، وهو أرسطي المذهب أصلاً . لكنه ، منذ ٣٧٤ ، أخذ يميل في تعريف الإنسان إلى النظرية الأفلاطونية القائمة على أن الإنسان مركب من أصول ثلاثة هي : الجسد والنفس الحيوانية والروح ، أي النفس الناطقة (نظرية التريكوتوميا) . فذهب إلى أن المسيح بشر بمعنى أن والكلمة الإلهي اتخذ له جسداً بشرياً ونفساً حيوانية . أما الروح أو النفس الناطقة فلقد ناب «الكلمة» منابها . فلم يكن للمسيح إلا طبيعة واحدة هي الطبيعة الإلهية إذ أن الجسد بحد ذاته ليس الطبيعة الإنسانية . ولم يكن لأفعال المسيح ، بعد ذلك ، إلا أصل واحد ترد إليه فيتولاها . وهذا الأصل هو الطبيعة الإلهية بالذات . وكان يظن أبوليناريوس أنه ، بهذا التعليم وحدة الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت للمسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحده ، يستطيع أن يثبت المسيح وحدته الأقنومية وعصمته بهذا التعليم وحدة المناسية الم

<sup>=</sup> وتجد في هذه المراجع النصوص الرسمية المدونة في كتاب د نُوْزِنْغير ، مجموعة العقائد والتحديدات والتصريحات المتعلقة بالإيمان والخلقيات ، للكتاب طبعات عديدة .

عن الخطيئة ، ويقول: إن اتحاد النفس والجسد هو خبر ما يمكن أن نمثل به تجسد «الكلمة» الإلهي وصيرورته بشراً. ولقد لَجأ أبوليناريوس إلى هـــذه الأقوال كلها ، قاصداً أن يصحح وجهــاً في تصور المسيح كانت تنزع إليه مدرسة انطاكية ، نتيجة ٌ غَر واعية لموقفها في تفسير الكتاب المقدس . كانت هذه المدرسة ، كما قلنا ، تهتم اهتمامـــاً بالغاً بمــا ينطوي عليه الوحي المدون من معنى حقيقي بل حرفي ، فساقها ذلك إلى أن تبرز بنوع خاص الناحية البشرية في المسيح ، وأن تركز النظر على كمال هذه الناحية . وأدى بهـا ذلك إلى إغفال وحدة المسيح الأقنومية . فبدا لبعضهم أنه من المستحيل أن يكون هذا المسيح ، الذي هو إنسان حقاً ، إلهـاً حقاً أيضاً . وظهرت تلك الأقوال المتطرفة في اثنينية المسيح ضرباً من التصور يفضي ، عن طريق غير مباشر ، إلى الآريانية . ولقد كان أبولييناريوس تابعاً لمدرسة انطاكية في تمسكها بالمعنى الحقيقي لنص الكتاب ، فرأى أن لا بدّ لتعليمها في هذا الصدد من أن يوودي إلى تلك النتيجة . فأتى بحله ليحافظ على وحدة المسيح الأقنومية ، وظن أن الدفاع عن الأقنومية الإلهية يقتضي تصور الطبيعة الإنسانية في المسيح بتراء ، أي محرومة من النفس الناطقة . لقد كان يفوت أبوليناريوس فهم واضح كامل لمعنى الأقنوم ، فأصاب في رده على القول بالثنوية في المسيح ، اكن الصيغة التي وضعها لشرح الوحدة الأقنومية كانت فاسدة في أساسها . ولم يرتدع ، قانعاً بالتصحيحات التي أوصته بهـا الكنيسة حينذاك باسم الوحي والسنة المسيحية المـأثورة . فكفّر أقواله مجمع عقد في الإسكندرية برئاسة القديس اثناسيوس (٣٦٢)، ثم مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني ( ٣٨١ ( ، وأخيراً مجمع عقد في التكفيرات إلى وقف المناظرة في الموضوع ، فلجأ أتباع ابوليناريوس إلى التقية ، ونحلوا مؤلفاته على غيره لترويح مذهبهم .

ب - قبل نسطور . – القول « باشتراك الأساء والصفات » . اكن هذا المذهب كان قد نبه القبادوقيين إلى الخطر المحدق بالعقيدة من هذا الجانب ، كما أنه كان أشد إيقاظـاً لانتباه الانطاكيين ، وهم أقرب الناس إلى اللاذقية ، مركز البدعة . فساقهم ذلك إلى الإلحاح على كمال الطبيعة الإنسانية في المسيح ، إلحاحاً متجاوباً مع القول الصريح بحقيقة أقنوميته الإلهية ، إذ كانوا يطلقون على المسيح إلها وإنساناً ، لفظــة « الهيبوستاس » أي « الأقنوم » . فجاء موقفهم من العقيدة المتعلقة بالمسيح منسجماً مع تعاليمهم في سر الثالوث واكنه لم يكن مترتباً عليهــا . والواقع أنَّ الأنطاكيين كانوا علماء في التفسير أكثر مما كانوا علماء في اللاهوت . فاكتفوا بإبراز ما ورد وضعاً في الكتاب المقدس ، من أن المسيح هو إله حقاً وإنسان حقاً في آن واحد ، ولم بحفلوا بوحـــدة المسيح الأقنومية مثلما حفلوا بالحفاظ على معطيات الوحي التي تظهـر المسيح إلهاً تارة وطوراً بشراً سوياً . على أن السنة المـأثورة كـانت تحافظ على تلك الوحدة ، لاجئة إلى القول باشتراك الأسماء والصفات . أي أن الإيمان المسيحي كان يقضي ، بوحيه المدون ونقله المـأثور ، وذلك إبَّان ظهوره ، بأن تسند على السواء إلى المسيح الهـــا ، صفات ترتد إلى طبيعة بشرية ، وإليه إنساناً ، صفات أخرى ترتد إلى الطبيعة الإلهية (يوحنا ٨ : ٧٥ ، روما ٩ : ١٥ ، كو ٢ : ٨ ، غلاطية ٤ : ٤، اعال ۳: ۱۰ ، ۲۰: ۲۸) . وهذا يفترض كون الصفات عائدة كلها ، مثل الأفعال الصادرة عن المسيح ، إلى أصل واحد فيه ، يتميز عن كل من لاهوته وناسوته بحد ذاته . فكان الآباء ورعاياهم المتقيـدون الإيمان ، بلاهوت المسيح إنساناً وبوحدته الأقنومية . وأشهر الصيغ المعنوية التي تدل على ذلك هي التسمية الإجماعية التي أطلقت على العذراء مريم منذ أوريجينيس من أنها «أم الله» . ولا شك أن مريم ليست أم اللاهوت ، واكنها ، في الواقع العيني ، «أم الله» ما دام المسيح ابنها إلهاً حقاً بجمع بكونه أقنوماً واحداً ، بين الطبيعتين الإلهيسة والإنسانية ، جمعاً لا يقبل انفصاماً . على أن بعض علماء انطاكية أخذوا يشكون ، منذ أواخر القرن الرابع ، في صحة هذه التسمية . وربما كان هذا منهم ردة فعل في وجه المذهب الأبوليناري . بل نهض قوم من بينهم ليقاوموها مقاومة صريحة ، يتقدمهم في الطليعة الكاهن نسطور الذي عُين . سنة ٤٢٨ ، أسقفاً على القسطنطينية . وقد أدى نفوذه فيها إلى اضطرام الازمة العقدية العنيفة السي عُرفت باسمه بعد ذلك .

ويتضح من كل هذا الذي أسلفنا ، أن النسطورية ، مثل اليعقوبية ، إنما تعودان في أصولها التاريخية إلى لبس في المفهومات والاصطلاحات كان يبعد الشقة بين الأنطاكيين والإسكندريين . فعلينا أن نقف قليلاً عند هذه الاصطلاحات لنبرز معانيها ونجلوها مما كان قد طرأ عليها من شبهات .

ج - الاصطلاحات المعول عليها : - لم تكن مسألة سر الشالوث مسألة اختلاف في الاصطلاحات وحسب ، كما زعم بعض الباحثين الذين تناولوا البحث من زاوية سطحية . إنما تعقدت هذه المسألة بسبب اختلاف المعاني السي كانوا يفهمون عليها اللفظتين اليونانيتين «أوسيا» و «هيبوستاس» المقابلتين للفظتين العربيتين «الذات» و « «الأقنوم» . ولعله حدث مثل ذلك في الجدال حول المسألة المتعلقة بالمسيح . فهي مسألة عقدية محضة اكنها دقت واشتبهت معالمها ، هي أيضاً ، بسبب الاصطلاحات التي استخدمت لصياغتها بمعان مختلفة . ولقد زاد الأمر للساً غموض بعض المفهومات المتعلقة بالجدال في صميمه . فتوضيحاً للساً غموض بعض المفهومات المتعلقة بالجدال في صميمه . فتوضيحاً للساً عموض بعض المفهومات المتعلقة بالجدال في صميمه . فتوضيحاً للناك كلة لا مناص من تحليل الألفاظ الأربعة اليونانية التي كأن فكر

الآباء في القرن الرابع يدور حولها وحول ما انطوت عليه أو ألحق بها من المعاني . وهي «أوسيا» (الذات) و «فيزيس» (الطبيعة) و «هيبوستاس» (الأقنوم) و «بروسبون» . على أن هذه اللفظة الأخيرة تعني ، أصلاً ، «الوجه المستعار» أو «القناع» الذي كان يضعه الممثل على وجهه عندما يظهر على المسرح لتشخيص دور ما . وهي تفيد معنى قريباً من معنى «الهيبوستاس» ، ولكنها تقابل بالذات اللفظة اللاتينية «برسونا» ، التي تحولت إلى الفظة «برسون» في اللغات الأجنبية المعاصرة ، ولاسيا الفرنسية . فنصطلح هنا على تعريبها «بالشخص» ، بعد اسقاط ما تبدو عليه هذه اللفظة العربية من انحصار في المعنى الحسي والكمي ، وتقيد بأطر الزمان والمكان .

لقد كان من المتوقع أن يطبقوا على سر التجسد والتأنس التوضيحات التي أتاحتها المناظرات حول سر الشالوث . اكنهم قصروا تلك التوضيحات على مفهوم الأقنوم الذي أثبتوا حقيقته العينية ، للرد على «الوجهية» ، ولتمييزه عن الذات الإلهية الواحدة المشتركة بسن الأقانيم الثلاثة . فحد دوا الأقنوم ، حينذاك ، في علاقته مع الذات الإلهية فقط . ولم يكن هدا التحديد كافياً ، وإن شئت فقل : إنه لم يكف في الواقع لحل المشكلة المتعلقة بالمسبح ، وهي مشكلة قائمة على الصلة بين «الأقنوم» و «الطبيعة» (فيزيس) . فهذه اللفظة الأخيرة هي التي بجب توضيح معناها هنا بنوع خاص . وهو أمر لن يتيسر لنا ما لم نكن قد جلونا معاني الاصطلاحات الثلاثة الأحسرى ، والدرجات التي أدركتها هذه المعاني في الوضوح ، لدى استمرار والدرجات التي أدركتها هذه المعاني في الوضوح ، لدى استمرار المناقشات وتطورها . فنستطيع ، حينئذ ، أن نتبع فكر الآباء في مسره نحو الازدياد من الضياء ، وأن نفهم ، على وجه أصبح ،

موقف كل واحــد من الآباء الذين اشــركوا في تلــك المناقشــات والمناظرات .

أما لفظة «أوسيا» ، فإنها تدل أساساً على الذات النوعية التي يحصلها الذهن بالتجريد من شيء موجود . ونحتلف مفهومها عن مفهوم «الفيزيس» أي «الطبيعة» الذي يدل على حقيقة الشيء الفردية . ويسعنا أن نقول : إن بين المفهومين ما بين مفهومي «الماهية» و «الانية» عند الفلاسفة في الإسلام . لكنه حدث للفظة «فيزيس» أن تستخدم غالباً مرادفة للفظة «أوسيا» كما سوف نرى . فنجد الآباء يؤثرون مثلاً لفظة «فيزيس» (طبيعة ) عندما يقصدون طبيعة المسيح الإنسانية السي هي حقيقة فردية مخلوقية ، على حين كانوا يفضلون استخدام اللفظية المؤلسة بسر الثالوث «أوسيا» ، (الذات والجوهر) ، في تعاليمهم المتعلقية بسر الثالوث الأقدس .

على أن للفظة «فيزيس» دلالة أشد غموضاً وتعقيداً أيضاً . فمعناها الأول المباشر هو «الحقيقة» أو «الطبيعة الفردية» الموجودة في الأعيان ، كما ذكرنا . وهي «الذات» محققة في الأشياء ، بمعنى أنها ، في هذه الأشياء ، الأصل الذي ترتد إليه أفعالها . لكن هذه اللفظة قد توخذ أحياناً بمعنى شديد الشبه بما تدل عليه لفظة «أوسئيا» . ولقد حدث هذا غير مرة في البحث عن الله الذي هو واحد في ذاته وحقيقته . ولذلك نجهد اللفظتن مترادفتين في الإبانات المتعلقة بسر الثالوث ، أو في «علم اللاهوت» كما كانوا يقولون ، ولو كان يطيب لهم أن يفضلوا أستعال اللفظة «أوسئيا» . كما أن «فيزيس» قهد تدل أيضاً على عموعة الأفراد في النوع الواحد ، لا على الحقيقة الفردية بوجه خاص . وفي هذه الحيال لا تنطبق انطباقاً تاماً على مفهوم «الأوسئيا» الدي يعني أصلاً «الذات» أو «النوع» بحد ذاته . هذا وان للفظتنا

«فيزيس» مدلولاً ثالثاً أيضاً وهو الشخص أو الأقنوم ، وإن شئت فقل : «النفس» بالوجه الذي يمكنك أن تتصور عليه مفرد الجمع به أنفس» . على أن هذا الاستعال عائد إلى أمرين : أولها الغموض الذي يبدو عليه هذا المدلول الأخير عند الكثير من الآباء ، وثانيها تصورهم المدلول ذاته منبئاً ، في الغالب ، عن شيء ثابت في الأعيان ، وليس صورة ذهنية فقط . إلا أنه بجب أن نلاحظ أن «فيزيس» لا تطلق عل معنى «الشخص» أو «الأقنوم» إلا في التعليم المتعلسة بالمسيح ، ولم ترد قط بهذا المعنى في «علم اللاهوت» ، أي العلم الذي موضوعه سر الثالوث ذاته . فإن التمييز بين الأقانيم في الله كان قلد أصبح أمراً مفروغاً منه ، بعد الحلول التي أفضت اليها المناظرات حول الآريانية .

أما اللفظة «هيبوستاس» فإن مسألتها تتعقد بسبب الغموض الذي طرأ على تصور معناها وحصوله في الفكر ، على أن الاصطلاح والتصور خاضعان هنــا لوجهة النظر الــتي كان فكر الآباء في الشرق متقيداً بها .

نقول أولاً : إنهم تصوروا «الهيبوستاس» أي «القائم في ذاته وبذاته» ، عادة ، من حيث كونه شيئاً عينياً ، أوضح ما يكون الشيء في الاعيان . إنه الجوهر الأول ، في الاصطلاح الأرسطي ، ويتمتع بكل الصفات المسندة إلى الطبيعة الحقيقية لدى اكتمالها ووجودها ناطقة مستقلة بذاتها . وواضع أن الشيء ، إذا كان كذلك ، لم يعد عرضاً من الأعراض فقط ، بل يمسي جوهراً قائماً بحقيقته تامة ، وطبيعته كاملة . وهو ، من وجه ما ، «طبيعة» ، لا أمر مجرد في الأذهان . وساق الآباء نظرهم إلى «الهيبوستاس» من هذه الناحية إلى أن يروا في كل «أقنوم» «طبيعة» ، ويبرزوا كل ما من شأنه أن يرجح توحيد المعلومين على التمييز بينهما .

ونقول ثانياً : إن السوال يرد حينئذ في ما إذا كانت كل «طبيعة» «أقنوماً» ، إن صبح أن «الأقنوم» هو «الطبيعة» . ولقـــد أجــــاب ليونطوس البيزنطي عن هـــذا السوال ، في القرن السادس ، إذ بيتن أنه لا يصح القولَ إن كل «طبيعة» «أقنوم» ، ولو كان اكل طبيعة « أقنوم » ، ما دام العرض وحده خالياً من « الأقنومية » أي غير قائم بذاته . اكن بين «اللاأقنومي» ، أي غير القائم بذاته ، و «الأقنوم»، أي القائم بذاته . مجالاً للقُول بحد أوسط هو « ما كان في أقنوم » . وهذا ﴿ الْقَائِمِ فِي أَقْنُومِ ﴾ ، هو جوهر فردي فقط ، جاء محروماً من وجوده الخاص ولم يقم بذاته في ذاته ، بل بأقنوم وفي أقنوم غريب عليه . اكن هــذا التمييز والتوضيح يفترضان أن «الهيبوستاس» أي « الأقنوم » أصبح الآن أمراً ينظر اليه من ناحية التجريد الذهني الذي يخلع عليه الشمول. والتعميم ، ولم يعد شيئًا فرديًا يحصر في الوجود العيبي . لقد كان فكر الآباء مع ليونطوس البيزنطي قد ارتقى من مفهوم «الأقنوم» القائم بذاته في الأعيان ، إلى صورته الذهنية الكلية المجردة التي هي القيام في الذات وبالذات . فاكتُشف حينئذ آلأصل المعنوي الصوري الشامل الذي بــه يقوم «الأقنوم» وبحدد ، ويــدل على الوجود في الذات وبالذات «المقول» في «الطبيعة» إذا اكتملت. لا شك أن فكر الآباء كان ينطوي ، في صيغه العقدية ، على هذه الصورة الكلية «الأقنوم» وقد أكسبها التجريد الذهني وضوحــــأ وصفاء ، ولا سيما لدى القبادوقيين ومن تبعهم . اكنه ، قبل ليونطوس البيز اطي . كان يشتمل على تلك التمييزات اشتالاً ضمنياً من غير كشف ولا تصريح . كانوا ، قبل ذلك ، قــد أثبتوا معاني فردية جزئية في ما يتعلق بالأقانيم الإلهية ، ولمـا يتبينوا عموم تطبيقها . وهذا يدل على أنهم لم يفهموا . في مـا انتهوا إليه من نتـائج ، الطابع الكلي الجامع لبعض تلك المعــاني والمانع من بعضها الآخر لدى تطبيقها على « الأقنوم » .

فبقيت مقومات هـــذا الأقنوم الأساسية مشوبة لديهم بأصول أخــرى كانت أقل اتصالاً به في حـد ذاته . لقد لاحظ القبادوقيون مثلاً أن الطابع الأول الذي ينفرد بــه الأقنوم هو «الوجود في الذات» اللازم « لكل جوهر قائم بذاته» . وربمـا وجدنا عند القديس غريغوريوس النازينزي إلحاحاً ، أشد منه لدى القديس باسيليوس ، على أن الأصول التي يقوم بهما «الأقنوم» هي الاكتمال الكلي والاستقلال بالمذات والروحانية . لكن القديس غريغوريوس النيسي يضيف إليها مباشرة الذاتِ لأفعالها وحرية الاختيار . مع أن الأولى بهذين الأصلين الأخيرين أن يحدِد بها «الأقنوم» من الناحية الأدبية والقانونية ، لا في مدلوله الميتافيزيقي ، المعول عليه وحده هنا . فضلاً على أن أبوليناريوس اللاذقي يدخل فيه أيضاً ، بالمعنى ذاته ، مفهوم «النفس الناطقة» ، وكان هذا هو المنطلق الذي أفضى بالرجل إلى الأخطاء التي ذكرنا في ما سلف . فلا غرو إن أدت هــذه الإضافات والاشتباهات كلها إلى ما أشرنا اليه من غموض في المفهومات واختلاف في الاصطلاحات . بسل يسذهب بعض الباحثين إلى أن القديس كبرلس الإسكندري ذاته لم يكن على بينة من الأمر في هذا المجال . فلم يسعه أن يضع الصيغ الواضحة السي تكون على صفاء تام يستحيل معه كل لبس وإبهام . ولقد شق عليه أن يتصور الأمر بالغاً تمامه ، لأن نظره كان مركزاً على الأقنوم في وجوده العيني الواقعي بنوع خاص . ولئن تجنب الحطـأ في هذا الصدد ، فإن ذلك عائد إلى أنه كان يهتدي برهافة حسه اللاهوتي أكثر مما كان ينقاد إلى تصوراته الفلسفية .

هذا وإنا لننتهي الآن إلى اللفظة الرابعة والأخيرة ، وهي لفظة ، وبرُوسُبُون » بالمعنى الذي ذكرناه آنفاً . لقد استخدمت هذه اللفظة ، في علم اللاهوت المتعلق بسر الثالوث ، بعد القرن الرابع ، مرادفة للفظة « هيبوستاس » . ونجد هذا الترادف في التعليم المتعلق بالمسيح أيضاً .

على أن مفهوم «البُروسُبُون» يبدو هنا مصطبغاً بألوان فكرية ينبغي أن نشر إليها .

كان القديس كيرلس وأتباعه من مدرسة الإسكندرية ينزعون منزعاً ظاهراً إلى إبراز اللاهوت في المسيح ، فلا يتصورونه قائماً بالطبيعة الإلهية فقط ، بل أقنوماً إلهياً بالمعنى الدقيق الخاص . ومن هنا كان ميلهم الشديد إلى أن يقربوا بين مفهومي «الهيبوستاس» و «الفيزيس» اللذين يكادان يدلان كلاها عندهم ، على الأقنوم الجوهري القائم بذاته . فأدى ذلك إلى أخذهم الاصطلاح «بروسببون» مرادفاً بلهيبوستاس» ، وإلى حد ما ، «الفيزيس». والواقع أن «البروسبون» لا يعني قط ، عند القديس كيرلس ، شيئاً اعتبارياً شبيهاً بما نسميه اليوم والشخصية الأدبية».

أما الانطاكيون فإنهم ، كما رأينا ، ينزعون نزوعاً واضحاً إلى تركيز النظر على ناسوت المسيح . واكمي يبرزوها كاملة تجاه الابولينارين ، كانوا يطلقون عليها الفظة «الهيبوستاس» بمعنى قريب جداً إلى مدلول «الطبيعة» . اكنهم كانوا حينئذ يميلون إلى التخفيف مما ينطوي عليه «الأقنوم» من معنى حقيقي ، بل إلى حذف هذا المعنى أيضاً ، لئلا يلحقوا بالطبيعة شيئاً غريباً عليها .

وبكلام آخر: كانوا بميلون ميلاً قوياً إلى القول بالطبيعتين في المسيح، لأنهم كانوا يقدمون مفهوم الطبيعة على كل ما عداه بحيث يحولون إليه مفهوم «الهيبوستاس». فأخذوا اللفظين «فيزيس» و «هيبوستاس» بمعنى «الطبيعة الشخصية الأقنومية»، و «البروسبون» بمعنى آخر يدل على «الأقنوم وصاحب الطبيعة». فضلاً على أن هذا «الأقنوم» المتصل كثيراً أو قليلاً «بالطبيعة»، كان أمراً مطموساً بعض الشيء في انطاكية . صحيح أن ذوي العقيدة القويمة ، هناك ، كانوا يعترفون

له بوجود حقيقي ، لكنهم رجما لم يتبينوا ، بما ينبغي من الوضوح ، طابعه الحاص ، وهو كونه قائماً بذاته قياماً بالطبع والواقع . فأدى بهم ذلك إلى أن يرفضوا الصيغ التي جاء بها القديس كيرنس في هذا الصدد . أما النسطوريون ، فإنهم قد تصوروا «الأقنوم» شيئاً أدبياً معنوياً عضاً ، وأمراً عرضياً . فدلت الفظة « البروسببون» عندهم على المعنوياً عضاً ، وأمراً عرضياً . فدلت الفظة « البروسببون» عندهم على الأقنوم على «الشخصية المجازية» بالمعنى الواسع ، أكثر مما دلت على الأقنوم أو «الشخص» الحقيقي . بل رجما لم يفهم نسطور إلا على هذا الوجه لفظة « بروسبون الحقيقي » . ومها لفظة « بروسبون» الواردة في عبارته «البروسبون الحقيقي » . ومها كان من أمر ، فإن هذا الوجه هو الذي وردت عليه لفظتنا في الصيغة التي كان الرجل يؤثر استخدامها للدلالة على «أقنوم» المسيح في نظره . فيقول : إنه «البروسبون الناتج عن الاتحاد» بن الطبيعتين الإلهيسة فيقول : إنه «البروسبون الناتج عن الاتحاد» بين الطبيعتين الإلهيسة والبشرية .

لقد كان للتصور الذي ذهب إليه القديس كبرلس وأتباعه محاسنه. فإن استخدام اللفظة «أقنوم» أو «هيبوستاس» في علم اللاهوت المتعلق بسر الثالوث، كان قد حفظ لكل أقنوم من الأقانيم الإلهية طابعه الوجودي الحقيقي في مقابل الذات الإلهية الواحدة. وكذلك أيضاً أتاحت النظرة العينية الواقعية إلى هذا «الأقنوم»، في المسألة المتعلقة بالمسيح، للعلماء أن يصرحوا بوحدة المسيح الاقنومية القائمة بذاتها. لكن اللبس الذي ينطوي عليه ذلك التصور واضح هو أيضاً. فإن الاصطلاح ذاته، الذي ينطوي عليه ذلك التصور واضح هو أيضاً. فإن الاصطلاح ذاته، «طبيعة» (فيزيس) أو «أقنوم» (هيبوستاس) ، كان من شأنه أن يدل على معنين. كان يعني تارة «الطبيعة» بحد ذاتها لدى التفكير بطبيعة الشيء إذا خطرت بالبال قبل الشيء ذاته. وكان يعني طوراً «الأقنوم» لدى التفكر بالطبيعة مشتملة على الشيء، أي، في الواقع، إذا خطر بالبال الشيء ذاته القائم بهذه الطبيعة.

وقد أدى ذلك إلى خطر شديد على العقيدة بمـا أفضى إليه من صيغ لاهوتية متضادة ، إن لم نقل متناقضة . كان الانطاكيون ينظرون إلَى المسيح في ناسوته أولاً ، وهو عندهم مثل لاهوته : «فيزيس» و « هيبوسنتاس » . على أنه يجمع بين الناسوت واللاهوت أصل أدبي معنوي هو «البُروطُبُون» الَّذيّ يكَاد لا يكون له شأن في الحقيقـــة والواقع . فيميلون إلى القول بأن للمسيح طبيعتين تشبه كل منها أن تكون مستقلة عن الأخرى . وكان الإسكندريون ينظرون إلى المسيح من حيث لاهوته أولاً ، ويرون بين «الفيزيس» و «الهيبوستاس» و «البُروسُبون» ما يكاد يكون ترادفًا على معنى واحد ، فيجيبون الانطاكيين : « بل للمسيح طبيعة واحدة » . وهم يقصدون بــذلك أن له ، كما نقول اليوم ، أقنوماً واحداً هو «أقنوم» الكلمة المتجسد . فلا غرو إذا ولَّـد هــــذا الاختلاف في النظر اختلافاً في الفهم والتأويل كانت نتيجته الزلل والضلال . ولم تكن الفلسفة ، يومذاك ، من القوة بحيث تهدي إلى توضيح المفهومات وتكفي للدلالة على الصواب. فضلاً على أن الآباء ، لا سها القديس كبرلس ، لم يكونوا يعولون عليها أولاً . إنما كانوا يعودون في تفكيرهم إلى قواعد الإيمان الأصيلة : أي إلى الوحي المدون والسنّة المسيحية المـأثورة وذوقهم المسيحي الكاثوليكي . على أن ذلك لم يمنع أفراداً من الفريقين من أن يقعوا في الأضاليل أما الفريق الأنطاكي الذي كان يطيب لأصحابه أن ينظروا إلى معنى « الطبيعة » ( فيزيس ) من خلال معنى « الأقنوم » ( هيبوستّاس ) . فنجد فيه ، إلى جانب أئمة كانت عقيدتهم بالغة من الصحة تمامها . قوماً تقيَّدوا بتعليم نسطور وذهبوا إلى القول بالاثنينية الأقنومية الصريحة . وأما الفريق الإسكندري التابع للقديس كيرلس والذي كان أفراده يميلون إلى تصور معنى «الأقنوم» من خلال معنى «الطبيعة» ، فيقابلنا عندهم علماء من الطراز الرفيع استقامت عقيدتهم ، مثل القديس كبرلس ذاته . واكنا نجد بينهم أيضاً أصحاب القول الصريح بوحدة « الطبيعة » مثل « أوتيخيس » ، وخصوماً لمجمع خلقدونية المسكوني ( ٤٣١ ) ، لم يطمئن المؤمنون ، رعاة ورعايا ، لتعاليمهم ، مثل « السيڤيريتين » .

هذا ونستطيع الآن أن نعود إلى سرد الحوادث كما ظهرت ، برد المناظرات إلى قرائنها التاريخية وتحديد المذاهب بمواقف أصحابها . فنقول إن الكنيسة اضطرت ، في هذا القرن الرابع الذي ما نبرح في صدده ، أن تقف بوجه فريقين ظهرا بعد الآريانية ، وهما فريق النساطرة من ناحية وفريق من عرفوا باليعاقبة بعد ذلك .

ج ـ نسطور والنسطورية ـ أما ما عرف بالنسطورية وبالنساطرة فيعود الى نسطور ، وهو أول من ظهر للمؤمنين داعيـاً إلى القول جهـاراً بالاثنينية الأقنوميـة في المسيح .

وررس في انطاكية ، ثم التحق بأحد الأديرة الواقعة في جوارها . ولم يلبث أن اشتهر بمواعظه ، فاختاره الامبراطور أسقفاً على القسطنطينية في سنة ٤٢٨ . وأخذ هناك بمقاومة الآريانيين وغيرهم من الهراطقة ، في سنة ١٤٨ . وأخذ هناك بمقاومة الآريانيين وغيرهم من الهراطقة ، فتفاءل الناس بصدق جهاده في سبيل العقيدة القويمة . إلا أنه ، منسذ أو اخر السنة ذاتها ، ظهر بتعليمه الجديد : إن العذراء ليست «أم الله» حقاً ، وإن المسيح لا يقوم بأقنوم واحد بل بأقنومين . ثم بلغ الخبر القديس كيرلس في الإسكندرية ، وعقد مجمع أفسس المسكوني الثالث ( ٤٣١ ) الذي كفر فيه نسطور . فعزل عن منصبه ، ومنع من نشر آرائه ونفي إلى البطراء ( ٤٣٥ ) ثم إلى صحراء مصر . وهناك مات سنة آرائه ونفي إلى البطراء ( ٤٣٥ ) ثم إلى صحراء مصر . وهناك مات سنة من خلاله استطاع المؤرخون أن يطلعوا على مـذهب الرجـل في من خلاله استطاع المؤرخون أن يطلعوا على مـذهب الرجـل في مناصله .

د) نسطور وثيودوروس المصيصي (٣٥٠ – ٤٢٨) : – هذا وان نسطور لم يكن أول من قال بالأقنومين في المسيح ، بل كان ، في هذا القول ، تابعاً لثيودوروس المصيصي الذي ورد في كتابه «تجسد ابن الله» ما يلي مثلاً : « عندما نميز بين الطبيعتين ، نقول : ان طبيعة الله «الكلمة» طبيعة كاملة ، كما أن أقنومه كامل أيضاً ، إذ أنه لا يسعنا أن نقول عن «الهيبوستاس» إنه غير أقنومي . وبالمعني ذاته نقول : إن الطبيعة البشرية في المسيح كاملة وإن أقنومه البشري كامل . لكنا عندما ننظر في الاتحاد بين الطبيعتين ، نقول : إنه لا يقابلنا حينئذ إلا أقنوم واحد» . أما هذا الاتحاد فهو اتصال ، أو اسناد وإضافة ، والأوثل به أن يقال : إنه «سكني » «الكلمة» الإلهي في الإنسان يسوع . على أن هذه السكني لا تتحقق آنذاك بمعني أن «الكلمة» حاضر بالذات والجوهر وأوسيا ) في هذا الإنسان ، حتى ولا بالقوة أو القدرة من حيث كونه أصلاً للأفعال والأعمال ، بل بالأنس والرضوان ، مثلا هي سكني الله في الأبرار .

وكان ثيودوروس المصيصي ذلك ، مخالفاً السنة المسيحية كلها بنفيه القول المأثور «باشراك الأساء والصفات» في المسيح على الوجه الذي حددناه آنفاً . فيذهب إلى أن الإنسان وحده هو يسوع ، كما عرفه التاريخ ، ولا يسعنا أن ننسب إلى هذا الإنسان أعال « الكلمة» وصفاتها . أما مريم ، فليست «أم الله» إلا بالمعنى الاضافي أو المجازي ، كما أن الإنسان يسوع ليس ابن الله حقاً وفعلاً . وإن أطلقت عليه هذه التسمية ، فبمعنى أنه أصبح أهلاً لها «بالنعمى » فقط . والذي والد ومات ليس ابن الله بل هو الإنسان ابن داود .

أما نسطور ، فلم ينته إلى هذا الحد في نقضه لسر التجسد . لقد انطلق من الموقف الانطاكي الذي هو شرعي في أساسه . وهو يعني أن للمسيح طبيعتن متباينتن كاملتن تحقظ كل منها بخواصها وملكاتها التي بها تتحرك وتعمل على أن المسيح ، مع ذلك واحد : إنه الشخص (بثروسبون) واحد ، وإن فيه لشخصاً (بثروسبون) فرداً . لكن نسطور يتصور هذه الوحدة على انها نتيجة الاتحاد ، لا على أنها قائمة بالرغم من الاتحاد ، أي بالرغم من الكثرة التي يفترضها كل اتحاد في أساسه . ثم إن المسيح واحد بهذا المعنى ، لأن الأقنوم القديم الذي هو أقنوم «الكلمة» الإلهي تولى الطبيعة الإنسانية تولية شاملة : ولذلك لم «الكلمة» الإلهي تولى الطبيعة الإنسانية تولية شاملة : ولذلك لم «الكلمة» الالهي بالذات . فلا يسعنا القول حقاً « باشتراك الأسهاء والصفات» ، ولا سها القول بأن العذراء مريم هي «أم الله» . فضلا والصفات» ، ولا سها القول بأن العذراء مريم هي «أم الله» . فضلا «بالاشتراك في التسمية» مع الابن ، أي مع «الكلمة» الإلهي ، الذي هو «بوجه الاطلاق وبالذات» ابن الله حقاً . وعلى هذا ، فشتان ما بين الوحدة التي يثبتها نسطور أصلاً ، والوحدة في أصالتها وحقيقتها .

وهذا أمر يبدو بوضوح أشد إذا ما لاحظنا نوع الاتحاد الذي يعترف بنه نسطور بنين الطبيعتين ، أو بنين الله والإنسان في يسوع الناصري . فهو لا يقبل هذا الاتحاد اتحاداً «في الذات» أو «في الأقنوم» (هيبوستاس) ، منعاً من تصوره على نحو ما بين النفس والجسد في الإنسان . ولقد أصاب برده هذا التصور ، لكنه يعني باتحاده ما كان أشبه شيء بالاتصال والقربي عن طريق الأنس والرضوان. وإذا وردت عنده لفظة «اتحاد» ، فبمعنى أن مفهومها يتحقق في شخص (بروسبون) خاص يسميه «شخص الاتحاد» الذي ليس حينئذ «شخص» «الكلمة» القديم ، ولا «شخص» الإنسان ، بل شخص

المركب من الطرفين . فلا يقابلنا حينئذ «شخص» بالمعنى الحقيقي ، بل تقابلنا «شخصية» أدبية معنوية ، وهي صفة فقط ، بل وصف عرضي ليس أكثر .

صحيح أن عبارة «الشخص الحقيقي» واردة عند نسطور ، في مؤلفه كتاب وهرقليدس، على الأقل . أكنه يستعملها حينئذ للدلالة على أن اكمل من اللاهوت والناسوت «شخصه الحقيقي» . ولا بشك أنــه يرى في المسيح تبادلاً بين الطرفين ، بمعنى أن اللاهوت يعمل بوساطة « شخص » الناسوت ، والناسوت بوساطة « شخص » اللاهوت ، أي أن المسيح ، إلهاً ، يفعل أفعال الإنسان لأنه دائماً إنسان ، وأن المسيح إنساناً يفعل أفعال الله ، لأنه دائماً إله . غير أن «الوحدة الأقنومية» ما تزال قائمة على أن «شخص الاتحاد» يتولى بالتنساوب كلاً من الشخصين الحقيقيين ، وأن هذا الاتحاد هو دائمـــاً أدبــي ومعنوي فقط . ويجب أن نفهم الأمر على هذا الوجه أيضاً ، حتى ولو دل والشخص الحقيقي، أولاً على مجموعة الحواص الـبي تلزم الطبيعة وينفرد بها الأقنوم ، ثم ثانياً ، وعن طريق غير مباشرة فقط ، على الأقنوم بالذات الذي كاد يكون شيئاً مهملاً في نظر الانطاكين . وهذا يو كد ما أسلفنا عن مفهوم «الشخص» في معجم نسطور ، من أنه يدل ، بشيء من التجوز ، على مـا نفهم اليوم عادة « بالشخصية». وذلك ليس في عبارة «الشخص الاتحادي» أو «شخص الاتحاد» فقط، بل في صيغة «الشخص الحقيقي» أيضاً . فيكون مختلفاً عن «الطبيعة» و « الاقنوم » اللذين يعنيان كلاهها « الطبيعة » كاملة ، فردية ، موجودة في الأعيان ، وهي تدرك حينئذ كالها بكونها «شخصاً» . وإن صح ذلك كله دب الاضطراب لا محالة إلى ما يقتضي تعليم الوحي والسنة المأثورة أن تفهم عليه وحدة المسيح الجوهرية الذاتية .

على أن هذه النتيجة إنمـا تزداد وضوحـاً وثباتاً ، إذا ما ذهبنـا ،

مع بعض البــاحثين ، إلى أن اصطلاحي «الطبيعة » و « الأقنوم» ، لا يدلان ، عند نسطور ، دلالة مباشرة على الطبيعة فقط ، بـل على « الأقنوم » قا ثماً بذاته أيضاً . وبجب القول : إن « الشخص الحقيقي » لا يختلف عنهما حقاً ، بل ترادف الاصطلاحات الثلاثة على معنى واحد ، يكون ، في بهاية الأمر ، معنى الأقنوم القائم بذاته أبدأ كها كان الأمر في الإسكندرية . أما «الشخص الاتحادي» أو «شخص الاتحاد» فيصبح معناه ما نفهم عليه اليوم «الشخصية» المعنوية الـتي لا تكون إلا عرضية فقط . ويقوم ذلك كله على أصل فكري كـان واسع الانتشار في انطاكية وتهاونت الإسكندرية في مقاومته ، وهو أن كل طبيعة ، إذا اكتملت ، كانت أقنوماً قائماً بذاته لا محالة . فإذا صيغ مذهب نسطور هــذه الصياغة المحكمة ، اشتد بروز مــا بينه وبين مذهب القديس كيرلس من خلاف : فالمسيح بأقنوم هنا وبأقنومين هناك . ولم يعد الاختلاف ، عند ذاك ، بن الطرفين ، اختلافًا في النظر أو في الصيغ محجب الفكر هنا عنه هناك . بل يرتد الكل إلى تناقض جذري بين المذهبين في المسيح ، يقوم احدهما على القول بالاثنينية الأقنومية والآخر على القوّل بوحدة الأقنوم . فلا غرو إذا قام بين الفئتين جدال حامى الوطيس ، عنيف .

أما مثار هذا الجدال فكان لقب «أم الله» ، الذي طاب للمسيحين كافة أن يطلقوه على مريم العذراء منذ عهد أوريجينيس . وكسان ثيودوروس المصيصي قد حاول أن يمنع من القول به في انطاكية ، فقام المؤمنون عليه واضطر إلى الرجوع عن كلامه على رؤوس الأشهاد . ثم كان من حسن حظه أن توفي قبل أن تنتشر المسألة في الرأي العام المسيحي وتثيره ، فرحل موفور الكرامة حتى في الإسكندرية ، حيث رثاه القديس كيرلس وأثنى عليه . على أن هذا القديس عدل عن رأيه في الرجل بعد ذلك ، وأعلن أن ثيودوروس هو الذي كان

أبا النسطورية حقاً .

ذلك بأن نسطور لم يلن للمقاومة مثلها لان أستاذه . وكان قد نزل عليه في مصيص ، وهو في طريقه إلى القسطنطينية ليتسلم منصب الجديد . ولقد صحبه إلى عاصمة بيزنطة أحد كهنة انطاكية ، المدعو أنسطاس ، فأخذ يستنكر جهرة إطلاق لقب «أم الله» على العذراء . وأحدث فننة عظيمة في مؤمني المدينة . وبدلا من أن يذم نسطور كاهنه ويزجره عن تعاليمه ، راح هو أيضاً يدافع عنه ويثني عليه في حلقة من المواعظ ألقاها في الموضوع . فحاول أحد الأساقفة الموجودين في القسطنطينية أن يرده عن موقفه ، فلم يفلح .

المعنف الذي بعد قاوم المومنون أقواله ، فأراد أن يضمن له حاية بابا روما ، وهو يومذاك القديس شيلستينوس الأول ( ٢٢٦ – ٤٣٢ ) . فكتب إليه يطلعه على الأمر ويطلب منه عقد مجمع مسكوني يبريه . ولم يكتف البابا بالمعلومات التي وصلته من القسطنطينية ، بل طلب من القديس كبرلس في الإسكندرية أن يوافيه بما لديه أيضاً . والواقع أن هذا الأخير لم يلبث أن اطلع على تعاليم نسطور ، فألقى وعظاً سنة القويمة المتلقاة من السنة المأثورة . ثم أردف هذا الوعظ برسالة إلى الرهبان للغاية ذاتها ، آنس فيها نسطور إشارة إليه ، فغضب . ثم كتب إليه كبرلس مرتبن لينبهه إلى خطورة الموقف . أما نسطور فرد بجوابين ، يسروح منها شيء من الاستياء ، زاده شدة ما كان فرد بجوابين ، يسروح منها شيء من الاستياء ، زاده شدة ما كان بين المركزين المسيحيين من المنافسة على الإمامة الدينية في الشرق يومذاك . برسائل بعد ذلك ، سنة ٤٣٠ ، برسائل ثلاث يشملها عنوان واحد ، « في الإمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن يشملها عنوان واحد ، « في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد ذلك ، سنة ٤٣٠ ) ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالامن بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالاميان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالدين بالمين بعد في الإيمان المستقيم » ، إلى الامبراطور بالمين ب

وذويه في بلاطه . وعند ذاك ، أي بعد مرور سنة على اتصال البابا به يستطلعه في الأمر ، كتب جوابه إلى الشيلستينوس الأب الأقدس افي ربيع ٤٣٠ . وأضاف إلى ههذا الجواب مذكرة تشتمل على الجدل في مراحله المختلفة وعلى نص المكتوبات التي دفعه ههذا الجدال إلى وضعها . فعقد البابا ، في شهر آب من السنة ذاتها ، مجمعاً رومانياً كفر فيه تعليم نسطور . ثم أرسل برسائل أربع إلى الشرق : كانت الأولى موجهة إلى نسطور نفسه ، يطلب فيها من الرجل أن يعلن رجوعه عن أقواله بعد عشرة أيام من استلامها . أما الثانية ، فكانت موجهة إلى كنيسة القسطنطينية ، والثالثة إلى يوحنا أسقف انطاكية ، والرابعة إلى القديس كيرلس ذاته ، يعينه فيها البابا ممثلاً للسدة البطرسية ومكلفاً بتطبيق أحكامها .

وما أن استلم القديس هذا الكتاب ، حتى دعا أساقفة مصر إلى مجمع عقد في الإسكندرية ، في تشرين الأول عام ٤٣٠ ، وأجمعوا فيه على اثنتي عشرة قاعدة ، كفّروا بها تعاليم نسطور ، وعرف الكل «بالاثني عشر تحريماً» . لكن هذه القواعد ، بالرغم من صحتها ، كانت تتناول العقيدة بصيغ مطبوعة بنظرة الإسكندريين إلى مسألتنا . فنتج عن ذلك سوء تفاهم بين أنصار القديس كراس والانطاكيين ، فنتج عن ذلك سوء تفاهم بين أنصار القديس كراس والانطاكيين ، لا يسعنا أن نفهمه بوضوح ما لم نلم ، ولو إلماماً سريعاً ، بتلك الصيغ التي خلعها بطريرك الاسكندرية على تفنيده لآراء نسطور .

لقد أشرنا في ما سلف ، إلى الترادف الذي يميسل القسديس كبرلس ، مع علماء الإسكندرية ، إلى أن يجعله بسن الألفاظ الثلاثة وفيزيس» و «هيبوستاس» و «بروسبون» ، بمعنى أنها تدل كلها على الأقنوم القائم بذائه . وإنه ليسعنا أن نعلل الديه ذلك بالوجه الذي منه ينظر إلى سر التجسد .

إنه على غرار الإسكندريين ، ينظر إلى المسيح من حيث كونه إلهـ ا

قبل كل شيء: هو «الكلمة» الإلهي الذي تسدور حوله كل المسائل في هذا العلم اللاهوتي المتعلق بسر التجسد . وقد يسمي كيرلس هسذا والكلمة» «بيروسيون» ، ولكنه يسميه أيضاً ، أغلب الأحيان ، وهو حد كان قد عم إطلاقه في الشرق على الأقانيم الإلهية الثلاثة ، منذ أواخر القرن الرابع . ويدل هذا على الصلة الوثيقة التي يراها القديس بين سري الثالوث والتجسد . كما أنسه يسمي والكلمة» ، الإلهي ، أخيراً ، «فيزيس» ، لأن لهسذا «الكلمة» وطبيعة إلهية» ، مشل الآب والروح القدس . ولا يخفى ما في هسذا والنظر من سمو كان هو الذي نفح تعليم قديسنا بروح عظيم فائق العطبيعة .

ثم إن القديس كيرلس يلح إلحاحاً شديداً على الوحدة الأصيلة التي وحدة «الكلمة» المتجسد . «فالكلمة» هو ابن الله ، وهو كامل قبل تجسده . ثم شاء أن يضم إلى ذاته الطبيعة الإنسانية التي لا تغنيه في شيء لأنها لا تزيده شيئاً ، بل لا تحدث فيه قط تغييراً . إنما كان منزها عن الجسد ، ثم «صار جسداً» ، أي إنساناً . لقد «وليد إنساناً» ، لكن لا يسعنا القول : إن «أقنوماً» جديداً حدث في التجسد ، بل هو «الكلمة» الإلمي الذي «ولد» إذ اتحد بطبيعة إنسانية من غير أن يفقد شيئاً من وحدته .

وإذا كان الأمر كذلك ، ولم تتأثر وحدة المسيح الأقنومية قط من وراء هذا الاتحاد بين طبيعتيه الإلهية والبشرية ، وجب ألا نثبت هذه الوحدة بقول يؤدي إلى تصديعها في الواقع ، كما فعل النساطرة . لقد أفرطوا حقاً في تمييزهم بسن المسيح إلها والمسيح إنساناً ، ولم يرضوا فيه إلا اتحاداً أدبياً معنوياً ، اعتبارياً ونسبياً . فأفضى بهم هذا إلى تقسم المسيح وتجزئته . ولقد أوهنوا العلاقة بسن الطبيعة البشرية والكلمة » الإلهي ، فتصوروا الطبيعة البشرية مستقلة ، قائمة بذاتها

في مقام الأقنوم . ومن هنا شدة إلحاح كبرلس ، في وجههم ، على أن ما بين الطبيعتين ، الإلهية والبشرية ، في المسيح ، هو أقوى وأعمق من القرب والاتصال . بل فيه انحماد حقيقي يسميه القديس « اتحماد في الأقنوم» ، لا بمعنى أنمه ينتج عنه أقنوم جديد ، بل بمعنى أنمه تحقق في الأقنوم القديم الذي هو أقنوم « الكلمة » الإلهي . ونجد عند كبرلس صيغة أخرى للدلالة على همذا الاتحاد ، كان فيها أقل حظا من الصواب ، وهي أنه « اتحاد في الطبيعة » أو « اتحماد طبيعي » . وهنا أيضاً ، لا يعني ذلك الاتحاد أنه نتج عنه طبيعة جديدة . بل « الكلمة » الإلهي ، الذي ليس إلا « طبيعة » واحدة مستقلة هي « طبيعة » الله ، بصورة سرية ، أمر الطبيعة الإنسانية . إن طبيعة المند ، قد تولى ، بصورة سرية ، أمر الطبيعة الإنسانية . إن طبيعة المخلص البشرية كاملة بحد ذاتها ، لكنها ليست طبيعة بالمهني الأتم الذي يقتضي فيها استقلالا وقياماً بالذات ووجوداً في الذات كان يطيب للقديس أمور إنما يتكفل بها ألطابع الأقنومي . ولذلك كان يطيب للقديس أمور إنما يتكفل بها ألطابع الأقنومي . ولذلك كان يطيب للقديس أن يتصور المسيح « بطبيعة واحدة » ، هي « طبيعة الكلمة الإلهي المتجسدة » .

وننتهي بذلك إلى صيغة القديس كبراس المشهورة التي أدت إلى تأويلات نتج عنها مواقف عقدية كثيرة لم تكن الكنيسة راضية عنها دائماً . وكان في طليعة هـذه المواقف «هرطقة» أوتيخيس السذي قال : إن للمسيح طبيعة واحدة . بمعنى أن الناسوت فني في اللاهوت بعد التجسد . أما كبراس فإنه كان متمسكاً بتلك الصيغة إلى حـد المعاندة ، بحيث ينبغي أن نتساءل عن هذا الاصرار ما عسى أن تكون أسبابه . كان القديس يعتقد أولا أن واضع هـذه الصيغة هو القديس أثناسيوس ذاته ، على حين أنه تجلها ، وهي ، في الواقع ، من أبوليناريوس اللاذقي . ثم إنه كان يرى لزاماً عليه أن يرد على نسطور أبوليناريوس اللاذقي . ثم إنه كان يرى لزاماً عليه أن يرد على نسطور الذي ذهب إلى أن المسيح طبيعتين لا يجمع بينها إلا وحدة معنوية

أدبية . ويسعنا أن نقول ، ثالثاً وأخيراً ، إن من الواضح أن كبرلس لا يرى كيف تتحقق «الطبيعة» بحد ذاتها ، ثم لا تكرن أقنوماً . لقد كان متأثراً هو أيضاً ، بالمبدإ الذي أدلى به ثيودوروس المصيصي ، وهو ، «أنه لا بُد للطبيعة» ، إذا اكتملت ، من أن تكرن «أقنوماً قائماً بذاته» . ولقد وجد القديس نفسه أمام سر يعجز الإنسان عن إدراكه . لكنه ، بدلا من أن يحاول تأويل هذا السر ، لاجئاً إلى الفلسفة ، كما فعل أبوليناريوس وثيودوروس ، آثر الاعتراف بأن وحدة المسيح الأقنومية ، هي في أساسها من عالم الغيبيات التي يعجز الادراك عن فهمها وصوغها في صور ذهنية جامعة مانعة . يعجز الادراك عن فهمها وصوغها في صور ذهنية جامعة مانعة . والأولى بالمفكر أن يكتفي بما نقلته السنة المأثورة من هذا القبيل ، والأولى بالمفكر أن يكتفي بما نقلته السنة المأثورة من هذا القبيل ،

صحيح أنه يلجأ بشرحه لوحدة المسيح الأقنومية ، إلى تشبيهها بوحدة الإنسان المركب من نفس وجسد . لكن هذا الضرب من القول ليس عنده إلا صورة مجازية يشير بها إلى أن الاتحاد الأقنومي هو اتحاد حقاً ، يتناول طبيعتي المسيح في أصالتيها ، وبجمع بينها بلا مزج ولا تغيير . وليس يعني بحال أن أحداً من الطرقين أصبح غير كامل في ذاته بعد الاتحاد ، وأن نتيجة هذا الاتحاد هي طبيعة جديدة بوسعنا أن نتصورها طبيعة بشرية وإلهية في آن واحد . وخير برهان على ذلك هو أن القديس كبرلس ، بدفاعه عن وحدة المسيح الأقنومية ، ما يزال عافظاً على القول « باشراك الأسماء والصفات » . وهو الذي وطد لهذا القول دعائمه في السنة المسيحية المأثورة . فإنه ينسب إلى « الكلمة » المقول دعائمه في السنة المسيحية المأثورة . فإنه ينسب إلى « الكلمة » الإلمي المتجسد أفعال كل من الطبيعتين وخواصهها ، مع الحفاظ ، لكل طبيعة ، على ما تنفرد به في ذاتها .

لكن كل هذه التحديدات تحققت ، كما قلنا . في صياغــة تعود

بأصلها إلى نزعات فكرية كان قد انفرد بها الإسكندريون . فخلعت على «الاثني عشر تحريماً» ألواناً من المعاني لم تطمئن اليها القلوب . لقد كانت هذه التحريمات أولا مشتملة على تفاصيل لم يأت البابا القديس شلستينوس على ذكرها في رسالته إلى بطريرك الإسكندرية . ثم وردت في صيغ كان من شأنها أن تنفر منها ذوي الثقافة الأنطاكة ، للأسباب التي ذكرناها آنفاً . لقد دُخرت فيها اللفظة «هيبوستاس» ، مثلا ، مثلا ، مثلا ألى علمنهم اللاهوتي المتعلق بالمسيح ، بمعنى «الطبيعة» . كما أن القديس في علمنهم اللاهوتي المتعلق بالمسيح ، بمعنى «الطبيعة» . كما أن القديس كرلس يلجأ إلى صيغة «الوحدة الطبيعية» للدلالة على «الوحدة الحقيقية الموهرية» ، حيث يتحقق الاتحاد بن الطبيعتين البشرية والإلهية بوحدة المؤتزم ، ما دام الأقنوم «جوهراً» كاملاً و «طبيعة» كاملة مستقلة الأفنوم ، مع أن هذه الصيغة ، «الوحدة الطبيعية» ، هي التي كان الانطاكيون ، في ردهم على المذهب الأبوليناري ، يلزمون بها خصومهم فيأخذونها بمعنى ما ينتج عن طبيعتي المسيح بعد انصهار مزعوم تخرج فيأخذونها بمعنى ما ينتج عن طبيعتي المسيح بعد انصهار مزعوم تخرج منه طبيعة » واحدة جديدة هي «بشرية وإلهية» في آن واحد .

وكل هذا يعلل لنا بعض الشيء تلك الحيرة التي دبت إلى صفوف الآباء المعروفين «بالشرقين» يومذاك ، وعلى رأسهم يوحنا الانطاكي ، بطريرك أنطاكية . فانتهزها نسطور فرصة سائحة ليتخلص من مأزقه . كان الرجل ، على إيعاز من يوحنا الانطاكي ، قد بعث إلى البابا جواباً عن رسالته ، يعبر فيه عن اقتناعه بتليين موقفه وعن رغبته ، مع ذلك ، في انعقاد المجمع المطلوب . لكنه لدى استلامه تحريمات الاسكندرية اعتقد أنه قد أصبح بين يديه دليل على أن كبرلس من أتباع المذهب الأبوليناري . فرد عليه بدوره «باثني عشر تحريماً» في مقابل ما صدر عن الاسكندرية من التحريمات بالعدد ذاته . وناصره يوحنا الانطاكي وسائر الآباء «الشرقين» في موقفه . فنهض القديس يوحنا الانطاكي وسائر الآباء «الشرقين» في موقفه . فنهض القديس

كيرلس يبذل جهدا عظيماً لشرح نظرته ، والتصريح بتكفيره لآراء أبوليناريوس ؛ ولكنه عبثاً فعل .

د - مجمع أفسس المسكوني ( ٤٣١) . قام المؤمنون ، عند ذاك ، من كل صوب وجانب ، يطالبون بمجمع مسكوني . فقرر الامبراطور ثيودوروس الثاني ، في شهر تشرين الثاني (نوفمبر) من السنة ٤٣٠ ، دعوة الأساقفة إليه ، على أن يعقد في مدينة أفسس ، يوم العنصرة ، لا حزيران (يونيو) سنة ٤٣١ . وكان الكتاب الموجه إلى كبرلس ينطوي على غير قليل من عنف اللهجة والتهديد . فأرسل أسقف الاسكندرية إلى البابا يستشيره في الأمر ، فأشار البابا إليه بأن يرضى بانعقاد المجمع ، وبأن يجتهد في أن محصل على عدول نسطور عن موقفه . ثم أوفد إلى المجمع ثلاثة رجال من قبله كان قد أمرهم بأن يبقوا إلى جانب القديس كيرلس وبأن يظهروا بمفاهر الحكم بدلاً من المجادل . فضلاً على أنه ملمهم كتاباً إلى آباء المجمع يصرح فيه بوجوب الطاعة لأسقف روما والامتثال لما حكم به على نسطور .

ثم جاء يوم ٧ حزيران (يونيو) ، موعد انعقاد المجمع ، ولما يحضر يوحنا الانطاكي ولا الوفد البابوي . فانتظر القديس كرلس حتى الثاني والعشرين من الشهر ذاته ، واعتقد أنه يحتى له أن يفتتح الجلسة الأولى يومذاك ، لأن البابا قد عينه ممثلاً عنه . فضلاً على أن بعض الأساقفة نقلوا إليه قولاً من أسقف انطاكية وأنصاره بأنهم لا يرون مانعاً من مباشرة العمل على الفور . فافتتحت الجلسة في ذلك اليوم ، بالرغم من احتجاج مفوض الامبراطور ورفض نسطور أن يحضرها . ثم تلبت العقيدة الصحيحة في وحدة المسيح الأقنومية ، مستوحاة ، رداً على فسطور ، من الوحي والسنة الماثورة كما نقلها الآباء . ولما لم يرجع نسطور عن موقفه ، حُرِم ، و حكيم عليه بالحلع من منصبته ، فسطور عن موقفه ، مُحرّم ، و مُحكيم عليه بالحلع من منصبته ،

وهتف الجميع ، آباء ومؤمنين ، بالعذراء أمَّا للمسيح « إلهـاً حقـاً وإنساناً حقاً » .

فأرسل نسطور إلى البلاط الامبراطوري بكتاب محتج فيسه على تحريمه ، وكان أن وصل إلى أفسس يوحنا الانطاكي وأتباعه ، فانضموا إلى الرجل وعقدوا مجلساً من ٤٣ أسقفاً ، زعموا فيسه أن القديس كبرلس أبوليناري المذهب ، فحرموه بدورهم . وكاد الامبراطور يميل القديس كبرلس الجلسة الشانية ، بالرغم من أمر الامبراطور بمنعها ، وقرأوا الرسالة التي يطلب فيها البابا من الأساقفة المجتمعين أن يكتفوا بإصدار الحكم الروماني على نسطور . ثم طلب الوفد مقررات الجلسة الأولى لإثبانها . ففعلوا ، ووافق الجميع على صحة ما قرر يومذاك على نسطور ذاته ، ولكنه بقي مصراً على موقفه . وعقدوا ، بعد ذلك، حلسات أخرى حاولوا فيها عبثاً أن يقنعوا يوحنا الانطاكي وأنصاره ، فحرموه هو أيضاً .

ثم ما هو إلا أن أمر الأمبراطور ، لاجئاً إلى العنف ، بتعليق أعال المجمع وبأسر القديس كبرلس في آب (أغسطس) ٤٣١ . وبقي القديس أسراً مدة ثلاثة أشهر ، استطاع أصحابه ، في أثنائها ، أن يطلعوا ثيودوروس الثاني على الأمور في حقائقها . فأطلق سراحه ووافق على تحريم نسطور ، وعين في منصبه أسقفاً آخر ، ومنع من نشر كتاباته . لكنه أصر على إنهاء أعال المجمع وعلى اعتبار تحريم يوحنا الانطاكي وأنصاره أمراً غير شرعي . وكان هذا منه تدبيراً سياسياً حكياً ، ترك الباب مفتوحاً لتبادل النظر وإبجاد حل سلم للمشكلة . فعاد القديس كبرلس إلى الاسكندرية ، وظل الشرقيون مع يوحنا الانطاكي مصرين على رفضهم تحريم نسطور ، والموافقة ، بوجه خاص ، على تحريمات الاسكندرية الاثني عشر . وبقيت الأمور هكذا خاص ، على تحريمات الاسكندرية الاثني عشر . وبقيت الأمور هكذا

حتى نجع البابا والامبراطور في مساعيها لوجود صيغة عقدية أجمع عليها يوحنا الانطاكي والكثير من الشرقيين من ناحية ، ثم القديس كيرلس والمصريون من الناحية الشانية . فتصالح الفريقان في صنة ٢٣٣ .

أما الصيغة العقدية التي أجمعوا عليها والتي تذكر أحياناً «بقاعدة أفسس الإيمانية» ، فالقديس كرلس كان أشد القوم تساهلاً فيها ، إذ رضي بتغيرات شكلية منعاً من أن يحدث انشقاق في الكنيسة . فعدل عن القول «بالطبيعة الواحدة» و «بالاتحاد الطبيعي» في المسيح ، وفقاً الإيمان المسيحي الصحيح ، مفهوم اللقب «أم الله» الذي يطلق على مريم العذراء . لكنه أحرز كسباً أساسياً ، ليس على الصعيد العملي وحسب ، بل على الصعيد العقدي أيضاً . فعلى الصعيد الأول ، اعترف يوحنا الانطاكي وأنصاره بشرعية تحريم نسطور ؛ وعلى الصعيد الثاني ، بدلوا في الصيغة العقدية لفظة «اتصال» الدالة على مجرد وحدة معنوية ، أدبية ، عرضية في المسيح ، بلفظة وعلى وجوب التي تدل على «الوحدة الأقنومية» الحقيقية بن الطبيعتين ، وعلى وجوب القول المأثور « باشتراك الأساء والصفات» بينها .

لكن اصطلاح الأمور بين كيرلس ويوحنا الانطاكي ، لم يضع حدا لمتاعب أسقف الإسكندرية . فإن بعض الأساقفة في الشرق ، ولا سيا في سورية ، ما زالوا يصورونه آخذاً بمذهب أبوليناريوس . ولقد اعترف غيرهم بصحة تعاليمه ، لكنهم رفضوا أن يقبلوا بتحريم نسطور . كما أنه قوبل بالمقاومة ، حتى في مصر ذاتها ، حيث اتهم بالتخاذل أمام الشرقيين في دفاعه عن العقيدة التي قررت صيغتها في بالتخاذل أمام الشرقيين في دفاعه عن العقيدة التي قررت صيغتها في مفد ذلك الحين ، في القول «بالطبيعة الواحدة» في المسيح . وذلك منذ ذلك الحين ، في القول «بالطبيعة الواحدة» في المسيح . وذلك بالمغنى الحقيقي الوضعي الذي لم ترض عنه الكنيسة لأنه لا يوافق إيمانها

الصحيح . والذلك كله ترى أن مراسلة القديس لم تهدف يومذاك إلا إلى غاية واحدة . وهي أن يصرح ويثبت لمن يريد أن يسمعه ، أنه لم يضح في شيء بالعقيدة السي ينطوي عليها «الاثنا عشر تحريماً» . فيلجأ دائماً حينئذ ، لإعلان إيمانه ، إلى تلك الصيغة التي كثيراً ما عيب عليها اشدة نبسها ، وهي القول «بطبيعة الكلمة الإلهي الواحدة المتجسدة» التي شرحناها في ما سلف .

٣ – المونوفيزية ، أو مذهب القائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح (١) . لقد ذكرنا من قبل كيف اضطر القديس ، في مقاومته لنسطور ، إلى استخدام هذه الصيغة وغيرها في جدله لإبراز ما بين طبيعتي المسيح من اتحاد حقيقي في الواقع . لكنهم سرعان ما أساؤوا تأويل تلك الصيغ وشرحوها على غير وجهها ، سواء أفعلوا ذلك عن جهل وعمى ، مثلا كان شأن أو تيخيس ، أو انطلاقاً من أغراض مبيتة لدى رجال لا بهمهم الحق بقدر ما تهمهم مصالحهم الشخصية ، كا فعل دينوسكوروس ، خلف القديس كيرلس على سدة الاسكندرية .

١ المراجع|الحاصة:

\_ ا. ميشيل ، الاتحاد الأقنومي ، في DTC ، عمود ٧٧ – ٤٧٧ .

ــ م. جوجي ، اوتيخيس والأوتيخية ، في DTC ، عمود ١٥٨٧ ــ ١٦٠٩

\_ ج. بنُوَا ، مجمع خلقدونة ، في DTC ، عمود ٢١٩٠ – ٢٢١٠ .

ــ س. سَلَفَيِـلْ، الهينوتيك، في DTC ، عمود ٢١٥٣ – ٢١٧٨ ، وفي صدى الشرق، ١٩١٨ – ١٩٢٠ .

ـــ لوبون ، المونوفيزية ، لوفين ، ١٩٠٩ .

ــ فـُـوازينْن ، الأبولينارية ، لوفين ، ١٩٠١ .

\_ ف. نُو ، إلى أي حد يصح القول بأن اليعاقبة كانوا مونوفيزيين، في =

أما أوتيخيس ، فولد سنة ٣٧٨ ، وعيّن سنة ٤٠٨ ، رئيساً على دير عظيم في القسطنطينية يشتمل على ٣٠٠ راهب . ثم اصبح ، بعد عجمع أفسس ، من أشد مناوئي النسطورية تحمساً . وكان قسد استلم الحكم ، سنة ٤٤١ ، في البـــلاط الامبراطوري ، رجــل اســمه كُويِزُاف ، وقف أوتيخيس شاهداً على معموديته ، فأصبح ربيبه . ولم يلبث راهبنا أن أمسى ذا نفوذ عنايم في بيزنطة ، فاستغل منزلته لقمع كل ما تشتم منه النسطورية . لكنه كان جاهلاً فظاً ، خالياً من الثقافة اللاهوتية الأصيلة . فتمسك بصيغ القديس كبرلس العقدية في حرفيتها وأخسذ ينعت «بالهرطقة» كل من لم يتبعه في رأيه . وانتهى به الأمر ، بعد انذارات عديدة ، لم يعبـأ بها لمكانته ، إلى أن جر أمام المحكمة الدينية العليــا في القسطنطينية ، التي كان يرأسها أسقف المدينة فلافسانوس . فطرحوا عليه السؤالن التالين : هل المسيح بشر مثلنا ، وهل هو في طبيعتين ؟ فأجاب عن السؤال الأول بالنفي ، أما عن السؤال الثماني ، فأجاب أنه كان قبل سر التجسد طبيعتان ، ولم يبق إلا طبيعة واحدة بعد ذلك . وأصر على موقفه ، فكنُفَّر وخُلْمِع وحُمرِم . وربمــا كان هذا الحكم قاسياً ، نظراً إلى شيخوخة الرجل ، إذ كان في السبعين من عمره يومذاك ، فيصعب عليه أن يرتـد عن عناده ، القائم خــاصة ، على الجهل والغواية ، كما ذكرنا . لكنــا

<sup>=</sup> مجلة الشرق المسيحي ، ١٩٠٥ ، (ج ١٠) ، ص ١١٣ – ١٣٤ .

\_ تكسرون ، تاريخ العقائد ، ح ٣ ، ص ٨٠ ــ ١٢٩ .

ــ بْراغْوار ، الكنيسة البيزنطية ، مجموعة B. E. H. E ، باريس ١٩٠٥ ، ص ٢٣ تا .

<sup>-</sup> هِفِلِينه - لوكلير ، تاريخ المجامع ، ح ٢ ، ٤٩٩ - ٩٥١ .

ـ دوشن ، الكنيسة في القرن السادس ، باريس ١٩٢٥ .

نستطيع ن نعلل هذا الحكم بأنه كان واجباً ، فرضه على أعضاء المحكمة خوفهم من عدوى الهرطقة أن تنتشر ، بسبب دعاو واسعة ، تمكن المحكوم عليه من القيام بهما لصالحه . على أن أوتيخيس رفض أن يقبل الحكم الذي أصدر عليه ، وكتب إلى البابا في روما . ثم لم يلبث ديوسكوروس الاسكندري ، خلف القديس كيرلس ، أن جعله في ذمته وحمايته . أما الامبراطور ، فأوعز إليه كثريزاف أن يطالب بعقد مجمع مسكوني جديد في أفسس . وكان له ما أراد . لكن المجمع لم ينعقد في هذه البلدة ، بل في خلقدونة ، وذلك لظروف وأسباب لا نرى بداً من سردها هنا .

كان القديس ليونطوس الكبير بابا روما يومذاك . « وكان رجلاً " حكماً حسن التدبير يتصف بالاتزان والرزانة ، ويريد ، قبل كل شيء ، صيغاً عقدية بسيطة مع الصمت عن المسائل التي لا حل لها ، . فاستطلع رأي فلافيانوس في الآمر ، ثم رضي بعقد المجمــع ما دام الامبر أطور هو الذي كان قد دعا إليه . لكنه اهم بأن يحدُّد الإيمانُ المسيحي في «تعليم عقدي» موسّع ، وجهه إلى فـُلافيانوسُ وسلمه ، مع رسَّائل أخرى أ، إلى الذين كان قــد عيَّنهم ممثليه في أفسس. ولقد عرف ذلك « التعليم العقدي » في تاريخ الكنيسة « بالكتاب إلى فُلافيانوس ، ، وهو من أهم الآثار الدينية المسيحية . على أن النفحة اللاهوتية فيه أضعف مما كانت في آثار القديس كرلس . كما أن ليونطوس أن يناقش ، أو أن يثبت ، إنما يصدر أوامر ويحكم . إنه يكتفي ، من هاهنا ، بإيراد تعليم تيرْتُليانوس والقديس أغسطينوس والآباء الشرقيين المشهورين بصحة عقيدتهم ، ثم لا يزيد . بيد أنسه يعرض لكل ذلك بمـا كانوا قـد فقدوا سره ، غرباً وشرقـاً ، وهو الاشراق في البيان . أما تعليمه في ما نحن بصدده ، فيسعنا أن نلخصه

بأن والمسيح أقنوم واحد في طبيعتين » ، وهي الصيغة التي أجمع عليها الآباء ليس في أفسس بل في خلقدونة . ذلك بأنهم عدلوا عن عقد مجمعهم المسكوني في البلدة الأولى واجتمعوا في الثانية ، لظروف مؤلمة ينبغي شرحها وردها إلى أسبابها .

كان البلاط الامبراطوري قلد صرح بإرادته أن يرأس هذا المجمع دُيوسُكُورُوسُ بطريرُكُ الإسكندرية منذ سنة ٤٤٤ . ولقد ظهر الرجل مدافعاً عن الإيمان الصحيح وصيغ القديس كيراس سلفه . لكنه في الواقع كان بهمه ، قبل كل شيء ، أن ريذل ، في شخص فلافيانوس بطريرك القسطنطينية ، إذ أخذوا يعزون إلى هـــذا الأخبر تفوقاً وتقدماً على سائر بطاركة الشرق ، ولا سها بطريرك الإسكندرية. فاعتضد بالجيش وبعصابة من الرهبان مسلحين بالعصي ، وألَّف مجلساً من ١٣٥ أسقفاً ، ملك الرعب عليهم أمرهم ، في اليوم الثامن من آب سنة ٤٤٩. ثم لم يبلل بالتعلمات الباباوية ، فبرآأ أوتيخيس ، وعزل ، في الثاني والعشرين من الشهر ذاته ، عدة أساقفة عن مناصبهم ، ومن بينهم ، ثيودوريطس القورشي ، وإيبا أسقف الرها ، وفَلاَفْيانوس خاصة ، الذي أثخنته الجراح ، فإت بعد ثلاثة أيام . أما ممثلو البابا ، فلم يسعهم إلا الفرار ، مصحوبين بالشكاوى ، وقد زودهم بهـا ضحايا ذلـك المجلس الذي وصفه القديس ليونطيوس « بملصة أفسس » ، وبقي معروفاً بهذا الوصف بعد ذاك . أما القرارات التي اتخذت يومئذ فأبقاهــــا الامبراطور ثيودوزيوس الثاني نافذة المفعول حتى موته (٤٥٠) بالرغم من الظلم الذي اعتورها .

لكن خلفه الا براطور مَرْقْيانوس ( ٤٥٠ – ٤٥٧) كان مسيحيـاً صادقاً ، فتغيرت الأوضاع على الفور . لم يلبث أناطول ، خلـف فلافيانوس ، أن رضي برسالة القديس ليونطوس العقدية ، وأبـدى الامبراطور رغبته في عقد مجمع جديـد ، نزل البابا عندها ، شرط أن

يرأس ممثلوه ذاتهم هذا المجمع ، الذي قرر عقده نهائياً في خلقدونة ( ٤٥١ ) وضم ٥٠٠ أو ٦٠٠ أسقف على نحو التقريب . فحددوا فيه الإيمان الصحيح وتناولوا مسائل شخصية أثارتها «ملصة أفسس» وبعض أمور تنظيمية أخرى .

أما الإعان فحد د بالطريقة المألوفة ، أي بتلاوة اباناته المختلفة وإقررها علناً ورسمياً . فقرووا العقيدة المجمع عليها في نيقية (٣٧٥) ثم العقيدة المعقيدة المعروفة بعقيدة بجمع القسطنطينية (٣٨١) ، ثم رسالة القديس كبرلس الرابعة إلى نسطور ، ثم الصيغة العقدية التي أجمع عليها القديس كبرلس وأتباعه من ناحية ويوحنا الأنطاكي وأنصاره من الناحية الثانية في ٣٣٠ ، وأخبراً رسالة البابا القديس ليونطوس العقدية . ولقد تلا ممثل البابا كل ذلك على انه ممثل في المجمع «رئيس أساقفة الكنائس كلها» . فعلا الهتاف باسم البابا بين أعضاء المجمع بأسره . ثم طلب الامبراطور صيغة وجيزة عن العقيدة ، ممكنه أن يستعين بها ليتبين ، فيما بعد ، صحة الإيمان عند الأساقفة . فوضعوا له تعليم الكنيسة الصحيح فيما بعد ، صحة الإيمان عند الأساقفة . فوضعوا له تعليم الكنيسة الصحيح في المسيح على الشكل التالي : «إنا نعلم ان المسيح ، ابن الله الوحيد ، في المسيح على الشكل التالي : «إنا نعلم ان المسيح ، ابن الله الوحيد ، هو رب واحد في طبيعتين بدون امتزاج ولا تغير (إزاء المونوفيزية ) وبدون تقسيم وتفريق (إزاء النساطرة ) ودون أن يلغي هذا الاتحاد على الطبيعتين على حالها» .

وتحولوا بعد ذلك إلى تنظيم الأمور الخاصة والعامة . فخلعوا ديوسكوروس ، المسؤول الأول عن «ملصة أفسس» ، ولكنهم عفوا عن رفاقه . أما ضحايا هذه «الملصة» فردوا إلى مناصبهم ، ولاسيا ثيودوريطس القورشي وإيبا ، بعد تكفيرها لنسطور . وأهم الأمور التنظيمية العامة التي عالجوها ، ما ورد في البند الثامن والعشرين من الاعتراف لبطريرك القسطنطينية بسلطة حقيقية على آسية الصغرى كلها وعلى شالي بلاد اليونان . أما روما فلم ترض بهذا البند إلا في القرن

الثالث عشر . وأما انطاكية والاسكندرية ، فوجدتا فيه مسوغاً جديداً لرفضها ما قرر في مجمع خلقدونة .

الواقع أن هذا المجمع العظيم لم يضمن للشرق المسيحي السلم الديبي الذي كان منشوداً . واقد طعنوا خاصة في تحديداته العقدية ، بالرغم من أنها كانت ضرورية ، واقعة موقعها . لقد حق لآباء بجمع أفسس أن يكفروا النسطورية ، لكن التأويل الحرفي الذي أخذ عليه أصحاب القديس كيرلس صيغه العقدية ، إن لم يؤد إلى نفي الوحدة الأقنومية في المسيح ، فإنه نال من كال الطبيعة البشرية . والحل الذي جاء به القديس ليونطوس لم يكن توفيقاً عملياً بين طرفين فقط ، بل صيغة أجمع عليها ذوو العقول المعتدلة الذين كانوا ينشدون الحق ، سواء أكانوا من هذا الطرف أم من الطرف الآخر . ولطالما رجع أثمة أكانوا من هذا الطرف أم من الطرف الآخر . ولطالما رجع أثمة تأثيره ، على مر الزمان ، أسعد مما يكون . لكن الجو الفكري كان العمايية في يومذاك من الحاسة والاضطراب ، بحيث منع من انتشار الطمأنينة في يومذاك من الحاسة والاضطراب ، بحيث منع من انتشار الطمأنينة في عقدتها الطموحات السياسية ، وزادت في تفاقم ذلك الحلاف العقدي عقدتها الطموحات السياسية ، وزادت في تفاقم ذلك الحلاف العقدي المحض الذي كان ينبغي ألا نخرج من نطاقه الروحي .

## ٣ – من القرن الرابع الى القرن السابع

إن النساطرة رأوا ، في مجمع خلقدونة (٤٥١) ، تبريراً لأنصار نسطور ، بل لنسطور ذاته ، وتشجيعاً على أن يبقوا على مندهبهم متقيدين به . وأما أتباع القديس كبرلس الشديدو التمسك بصيغه العقدية ، فانخدعوا عن أمرهم وظنوا أنهم ظلموا . ولقد ولد هذه العقدة النفسية عندهم ، فهمهم الضيق أولاً للصيغ الإسكندرية ، وهتافات النصر

ثانياً التي انطلقت من صدور الذين كفروا في ٤٣١ . فذهبوا إلى أن ما قرر في مجمع خلقدونة ، إنما كان يعني عدولاً عما أجمع عليه في أفسس (٤٣١) . وخرج هؤلاء وأولئك بتعاليم يختلف بعضها عن بعض ، ولم يجمع بسن الطرفين سوى اليقين ، لدى كل منهما ، بأنه هو الذي أصبح الذائد عن حرمة العقيدة المسيحية القويمة . ثم جاءت غايات الساسة وأغراضها ، كما ذكرنا ، وتنزيت النزعات القومية بتلك الصيغ العقدية المختلفة التي أخذ أصحابها يلجأون اليها ، لا لشيء الاليحرزوا استقلالهم عن بيزنطة .

## ١ \_ استقلال النساطرة عن بيزنطة

وأول من عمد إلى هذه الأساليب الانشقاقية هم النساطرة ، ولا سيا بعد أن أغلقت مدرسة الرها في سنة ٤٨٩ ، وانتقل أساتذتها وطلبتها المتأثرون بتعالم نسطور إلى مدرسة نصيبين ، التي أصبحت ، منذ ذلك الحين ، وهي في نفوذ الفرس ، مركز البدعة الفكري .

ولكي نفهم قصة ما يلي سرده ، بحب أن نذ كر أولا أنهم كانوا يسمون سورية ، يومذاك ، البلاد الممتدة من سواحل البحر المتوسط إلى مرتفعات ايران ، وكان سكانها يتكلمون باللغة السريانية . ثم انهم كانوا بميزون فيها ثلاثة أقسام : سورية الغربية مع عاصمتها انطاكية في الشال ، وسورية الوسطى أو الفراتية السي كانت مدينة الرها عاصمتها ، ثم سورية الشرقية أخبراً ، الممتدة من المنطقة الواقعة في شال نهر دجلة إلى مصبه في الجنوب ، وعاصمتها أردشر ، أو (سلوقية قتينزيفنون ) ، كما كانوا يقولون ، نحو الجنوب بقليل من المكسان الذي بني فيسه العباسيون مدينتهم بغداد . أما هذا القطر السوري الثالث، فكان يضم أقواماً من المسيحين ، ما يزالون معروفين اليوم بالكلدانيين ، ولو كانوا يسمون أنفسهم بالأشوريين ، ويتبعون في تعاليمهم الدينية

توصيات انطاكية وتوجيهاتها . على أنه كان لهم ، في شال بلادهم ، مركز فكري ديني له شأنه ، وهو مدرسة نصيبن التي ابتدأ القديس افرام تعليمه فيها . لكن الرومان كانوا قد تخلوا الفرس عن سورية الشرقية كلها ، حتى نصيبن ، في سنة ٣٦٣ . فرحل القديس افرام إلى عاصمة سورية الفراتية ، والمرجح انه هو الذي أسس هنالك ، ومدرسة الرها ، التي لم تلبث أن عرفت « بمدرسة الفرس » .

وهذه التسمية عائدة إلى أن الطلبة الكلدانيين كانوا نخرجون من بلاد فارس وغيرهما من البلدان الحاضعة للفرس ، يتلقوا التعلم الديني العالي عن أساتذة بلادهم أو آخرين يتكلمون بالسريانية . ولذلك عرف هؤلاء الأساتذة «بالمترجمين» أيضاً ، لأنهم كانوا ينقلون ما يأخذونه عـن علماء انطاكية إلى لغتهم . فلا غرو إذا أصبحت مراجع التعليم الوحيدة عندهم هي موالفات الانطاكيين ، يتقدمهم ، في تلك الأثناء ، ثيودوروس المصيصي وديودوروس الطرسوسي . وكان أسقف الرها ، رابولاً ، المتوفى سنة ٤٣٦ ، قــد تنبُّه إلى الحطر وحاول أن يقف منه موقفاً حاساً . لكنه لم ينجح في مسعاه لشدة تأثر الأساتذة والطلبــة بالتيار الفكري السائد . وخير شاهد على ذلك الترجات العديدة الـي وضعت يومذاك لمؤلفات ديودوروس الطرسوسي . وأوضح منه دليلاً أيضاً تلك الرسالة المعروفة «بكتاب إيبا» ، أحد كهنة الرها ، إلى الكتاب سنة ٤٣٣ ، ويروي صاحبه فيه ، بكثير من التحيز إلى نسطور، قصة مجمع أفسس والمصالحة التي تمت بين القديس كيرلس ويوحنـــا الانطاكي . وهو يشتمل إلى ذلك ، على صيغ دينية متشابهة ، ممزوجة بصيغ عقدية أخرى لا ينال من صحتها . لكن ما يلفت فيه الانتباه هو التشنيع العنيف الذي يتضمنه بحق القديس كبرلس ورابولا في تعصبها لموقفها من ثيودوروس المصيصي ، وهما في نظر إيبا ، دون هذا الأخبر

علماً ومقدرة .

ثم شاءت الأقدار أن نخلف إيبا رابولا عند موته ، أسقفاً على الرها ( ٢٣٥) . فأفسح لآراء ديودوروس وثيودوروس المجال الواسع ، والهم بأنه يميل إلى النسطورية ميلاً صريحاً . فخلع في « ملصة ه أفسس ( ٤٤٩) ، لكنه رد إلى منصبه في مجمع خلقدونة ( ٤٥١) ، العد تكفيره لنسطور ، من غير أن يُنظر في صحة كتابه العقدية . ثم عاد إلى مدينته وظل فيها أسقفاً حتى موته ، سنة ٤٥٧ . فاشتد جانب المونوفيزية في مدرسة الرها عندئذ ، ورحل افيف من الأساتذة المائلين إلى النسطورية وأقاموا في نصيبين . ثم بقيت المدرسة نحو ٣٠ سنة فاترة النشاط هامدة إلى أن أمر الامبراطور زينون بإغلاقها نهائياً ، أساتذها وطلبتها الآخرون بمن سبقهم من رفاقهم إلى نصيبين ، واستخدموا هناك اللغة السريانية وحدها لشعائرهم الدينية ووضع موافاتهم العقدية ، وانفصلوا انفصالاً تاماً عن اللغة اليونانية وكل ما يمكنه أن يصلهم ببيزنطة .

وكان أشد المهاجرين من الرها إلى نصيبين تحمساً من هذه الناحية ، رجلان كانا المؤسسين الحقيقيين للمدرسة الجديدة ، هما برصوما ونترسيس . وكانا قد غادرا الرها إلى نصيبين سنة ٤٥٧ . ثم انها هما اللسدان أكدا للنسطورية الانتشار في الكنيسة الكلدانية ، وحملا هذه الكنيسة على أن تنشق نهائياً عن انطاكية ، ومن خلالها ، عن بيزنطة ذاتها . أما برصوما فكان قد عُين أسقفاً على نصيبين ، وتوفي سنة ٤٩٠ ، وهو الذي أسس المدرسة ووضع لها قوانينها وسلم إدارتها لنرسيس . ثم أوعز إلى ملك الفرس المجوسي ، فيروز شاه (٤٥٧ – ٤٨٤) بأن يقبل النساطرة وحدهم مسيحيين في بلاده . وصور له الفرق المسيحية الأخرى على أنها تأتمر به مع بيزنطة . فنصبوا على أردشير ،

عاصمة سورية الشرقية التابعة للفُرس ، أسقفاً نسطورياً ، وتبسع الأساقفة الآخرون في البلاد رئيسهم في مذهبه . وتم بذلك ، نهائياً ، النشقاق الكنيسة الكلدانية عن الكنيسة الكبرى .

أما نرسيس ، فبقي حتى موته (٥٠٧) ، أي ٥٠ سنة ، روح ملارسة نصيبن ورأسها المدبر . وهو الذي جعلها مركزاً لاشعاع النسطورية وانتشارها . كان أولو الأمر في المدرسة ، إبّان نشأتها ، قسد تقيدوا بالصيغة العقدية السي أجمع عليها سنة ٤٣٣ . لكنهم لم يلبثوا أن تخيلوا في هذه الصيغة شيئاً من اللبس ، وأخذوا ، تحت تأثير نترسيس ، يتجهون إلى القول بالاثنينية الاقنومية . وتشهد على ذلك موعظة بلغتنا من نيسيس ، ألقاها بين سنة ٤٨٥ وسنة ٤٩٠ ، وفيها يرفض الرجل الصيغة المذكورة ، ويبطل مقررات مجمع أفسس المسكوني . كما أنه المصيفي ونسطور .

على أن المدرسة ، عرفت ، في القرن السادس ، عهداً مالت اثناءه إلى القول بعقيدة مجمعي أفسس وخلقدونة . ولقد حدث هذا إذ كان يرأسها مار آبا الذي أصبح أسقف أردشير بعد ذلك ، وخاصة حنانا المتوفى سنة ٥٦٠ ، والذي نقد آراء ثيودوروس المصيصي وقال بالوحدة الأقنومية في المسيح وبأن العذراء «أم الله» . لكنه لم يلبث أن قام في وجهه باباي الأكبر (٥٥٠ – ٢٢٧) . فرد عليه ودافع بهن التعاليم النسطورية التي وطد دعائمها وضبطها في صيغها النهائية .

كان الرجل رئيساً على دير إبراهيم في الجبل المسمى يومذاك بجبل وايزالا » ، وهو اليوم معروف «بطور عبدين » ، فوق نصيبين ، في شهال سورية الشرقية . ولقد قام بالدور الحاسم في توحيد الصفوف بين النساطرة من الناحية العقدية والسياسية . فاشتهر عندهم بلقب

﴿ باباي الأكبر » . أما من حيث العقيدة فإنه لم يزل بخصومها من أنصار حنانا أو «مسالين » أو «مونوفيزين » ، يتتبعهم في الأديرة وخارجها ، ويستعين عليهم حتى بضباط البلاط الفارسي . وقيل : إنه انتُخب رئيساً على أساقفة النساطرة في أردشير فرفض ، حتى يستطيع أن يتابع مهمته التي كانت تتطلب منه تجوالاً مستمراً وتنقلاً من مكان إلى مكان . ولقد خلف آثاراً كثيرة بعد موته (٦٢٧) ، كان قد تناول فيها العلوم الدينية على مختلف أنواعها . لكن الكتاب الذي اشتهر به ويهمنا خاصة هنا هو كتابه «في الاتحاد» الذي نجد فيه بياناً تاماً عن تعالم الرجل في المسيح .

الواقع أن هـذا التعليم ليس إلا عَوداً إلى الآراء النسطورية الأصيلة في صيغ جديدة تلطفها وتدنيها من الموقف الكاثوليكي . ولا شك ان «باباي» يرى أن القول «بالاتصال» و «بالحلول» و «بالتولي» غير كاف للدلالة على اتحاد الطبيعتين في المسيح . ثم إنه يعترف للعذراء بأنها «أمّ الله» ، ويلح على أثبات وحدة «الأقنوم» في المخلّص . لكنه ينبغي ألا يخدعنا هذا الكلام عن أمرنا . فإن باباي ينسب من ناحية أخرى ، للمسيح طبيعتين كاملتين ، قائمة كل واحدة منها في ذاتها وبذاتها . أعني أنه يذُّهب إلى أن المسيح يقوم بأقنومين ، لا بأقنوم واحد ، بالمعنى الذي أجمع عليه الآبَّاء في مجمعي أفسس وخلقدونة المسكونيين . والدلالة على ذلك هي أن الرجل يميّز بسين الطبيعة صورة ذهنية مجردة ، والطبيعة جوهراً عينياً فردياً هو في نظره « الهيبوستاس » ، ثم « الصفة » أو « الحاصة » الفردية التي تجعــل « الهيبوستاس » « شخصاً » منفصلاً عن كل ما سواه . فمن الواضح أن هذه «الصفة» إنمـا هي مجموعة من اللوازم العرضية فقط . وليس الأقنوم الواحد عند «باباي» سوى شيء معنوي أدبىي ، لا يزيل ، بل يفترض ويحجب ، في آن واحد ، وجود الاثنينية الانتولوجية القائمة

تحييثان على فصل بات أساسي بسين الأصلين في المسيح . وهاتان الطبيعتان تظهران دائماً موجودين كاملين ، يتمتع كل منها ، على التساوي ، باستقلاله الانتولوجي ، ويتأثر كل منها بأفعاله ، فتسند إليه إسناداً مباشراً لا سبيل إلى الاشتراك فيه بأي شيء آخر . ولقد اقتدى باباي في صيغه الجديدة بإمامة نسطور في مؤلفه « كتاب هرقليدس » فنقل بكلام شبيه باصطلاح أفسس وخلقدونة ، أخطاء مذهبه الأساسية التي جاءت بذلك أشد خطراً على القارئ .

تلك هي ، على كل حال ، العقيدة النسطورية ، في صيغها النهائية كما ضبطها باباي . ولم تزل المجامع القومية النسطورية تعود إليها دائماً ولا تحدث فيها تغيراً يذكر . وعليها أقام النساطرة كنيستهم ، فانعزلوا عن الكنيسة الجامعة وانسحبوا إلى مناطقهم من بلاد فارس وسورية الشرقية ، داخلين في نفوذ الفرس ، وكانت الحيرة في جنوبي الكوفة ، عاصمتهم الكبرى بين العرب اللخميين . على أن قوماً من المونوفيزية كانوا ، هم أيضاً ، ومنذ القرن السادس ، قد استوطنوا هذه المدينة . لكنهم كانوا قد لجاوا إليها فراراً من اضطهاد بيزنطة ، ويم يتوصل أثمتهم ، بدورهم ، إلى الاستقلال في القرن السابع ، محصر وبقسمي سورية الغربية والفراتية . والواقع أن هؤلاء الأثمة استطاعوا ، في نهاية الأمر ، أن يفصلوا هذه الأقطار عن القومية البيزنطية والثقافة اليونانية ، لاجئين ، في صوغ شعائرهم الدينية ، البيزنطية والثقافة اليونانية ، إلى اللغة القبطية في مصر ، واللغة السريانية في سورية .

## ٢ ــ مصىر المونوفيزية

لقد أشرنا ، في حينه ، إلى الفوضى الفكرية التي انتشرت ، في الشرق ، بسين المؤمنين المدعين أنهم المخلصون لتعليم القديس كيرلس ،

تجاه ما أجمع عليه الآباء في خلقدونة . ولقد كان بين هولاء القوم «هراطقة» حقاً ، وربما كان منهم من صح إيمام في قلوبهم ، ولكنهم أصبحوا منشقين بسبب رفضهم لمقررات المجمع الحلقدوني . على أنه نشأت بينهم فشات ، قالت شكلاً بوحدة الطبيعة . وأصحابها ، في الأساس ، موافقون على العقيدة الصحيحة ، ولكنهم انشقوا عين بيزنطة والكنيسة اليونانية ، لأبهم كانوا يريدون لأنفسهم الاستعلال القومي واللغوي . وعلينا أن نقف عند كل فئة من هذه الفئات لنحلل تعاليمها ونصف ، اجالاً ، الرد الذي واجهها به رجال الكنيسة الحامعة الرسمية الممثلة يومذاك ازاءهم بكنيسة بيزنطة .

# ا ــ المونوفيزيون الخلص

أما الهراطقة حقاً فهم المونوفيزيون بالمعنى الدقيق ، هؤلاء السذين قالوا : ليس في المسيح إلا طبيعة واحدة حقاً . وعرف مذهبهم اجالاً ، وبالأوتيخية ، نسبة إلى أوتيخيس ذاته . صحيح أن الباحثين ما يزالون متر ددين في نظر الرجل ما عساه أن يكون بالذات . لكن الواقع أن مذهبه ظهر بمظاهر شي في مصر وسورية . وكان من أقطابه في القرن السادس ، يحيى النحوي الذي اشتهر اسمه في تاريخ الفكر العربي ، وبطريرك الإسكندرية داميانوس الذي كانت تعاليمه من أقوى العوامل لتثبيت دعائم المونوفيزية في الكنيسة المصرية ، فعرفت منذ ذلك الحين بالكنيسة القبطية .

# ب ــ المنشقون من أتباع القديس كيرلس

لكن هذا النوع من المونوفيزية لم يكن هو الأعظم انتشاراً ، بل النوع الذي بدا بالمعنى الواسع ، وكان أصحابه يدعون الاخلاص لصيغ

القديس كبراس العقدية ، في وجه ما قرره مجمع خلقدونة . هوالاء هم الذين عملوا خاصة على نشر الهرطقة . ومها زعموا ، فإنهم كانوا قد ابتعدوا عن الإيمان الصحيح إذ رفضوا تحديدات المجمع المذكور ، وأصروا على صبغ كان القديس كبراس ذاته قد تبن ما فيها من وجوه اللبس ، فرضي بأن يعد ل فيها ايثاراً التصافي بين القلوب . إلا أنهم لم يكونوا ، في أول أمرهم ، هراطقة بالمعنى الدقيق ، بهل كانوا منشقين » عن الإمامة الدينية العظمي . فمنهم من ظهر في القسطنطينية ، ومنهم من ظهر في القسطنطينية ، ومنهم أخيراً من بهمنا أمرهم بنوع خاص ، ألا وهم الذين انتشروا في ربوع بطريركية انطاكية وعرفوا بعد ذلك باليعاقبة .

به الله المدينة من سنة ٤٧١ إلى سنة ٤٨٩ . وهو رجل متلون متقلب يسعى إلى مصالحه . فأوعز إلى الامبراطور زينون في سنة ٤٨٩ ما عرف «بالهينوتيك» أي «مرسوم الاتحاد» ، الذي زعم أصحابه أنهم يريدون به توحيد القلوب بارضاء خصوم المجمع الحلقدوني . فذكروا فيه تكفير نسطور وأوتيخيس ، واثبات الناسوت واللاهوت فلاكروا فيه تكفير نسطور وأوتيخيس ، واثبات الناسوت واللاهوت في المسيح ، ولكنهم اسقطوا عمداً أنه «واحد في طبيعتن» . ثم إنهم منعوا من اتباع «كل من ذهب إلى خلاف ذلك كله ، سواء أكان في خلقدونة أم في مكان آخر» . فظهر «الهينوتيك» ناقضاً لما قرر في المجمع المسكوني الأخير ، وقابلته روما بالرفض والاحتجاج . لكن المجمع المسكوني الأخير ، وقابلته روما بالرفض والاحتجاج . لكن أكاسيوس ظل مصراً على موقفه ، فحرمه البابا ، ونتج عن ذلك انشقاق دام ثلاثين سنة . إلى أن تم الاتفاق بين كنيسة بيزنطة وبين البابا القديس هُرْميسنداس سنة ١٩٥ ، على عهد الامبراطور يُوستينوس القديس هُرْميسنداس سنة ١٩٥ ، على عهد الامبراطور يُوستينوس

حيث أثبتوا ان الحق في العقائد وقواعد الإيمان هو دائماً مــا تكون عليه روما .

ب ٢. — هذا وإن الأمر لم ينته في الاسكندرية بالسلامة التي انتهى عليها في القسطنطينية . لقد بدا المذهب المونوفيزين هنا ، على أنه وريث لفكر القدين كبرلس ، فضلاً على «المونوفيزيين» حقاً ، المنتشرين في الاسكندرية والقطر المصري وهم الذين أشرنا إليهم سابقاً . أما العاملون على تركيز المذهب ، سواء أكان «الاوتيخية» بالذات أم قائماً على التقليد الأعمى لصيغ القديس كبرلس ، فكان في مقدمتهم ديوسكوروس الذي سلف ذكره . ثم تبعه تيموتاوس الملقب «بالقطة» (توفي سنة ٤٧٧) وبطرس المعروف «بالأبح» (توفي سنة ٩٨٩) الذي كان أول من أشار على أكاسيوس ، بطريرك القسطنطينية ، بأن يعمتم «الهينوتيك» . وهولاء كلهم كانوا بطاركة على الاسكندرية ، وهم من المونوفيزية «المعتدلة» الذين لم يرضوا «بالأوتيخية» .

ب ٣ . – أما سورية ، بقسميها الغربي والفراتي ، فكان زعاء المذهب المونوفيزي فيها بطريركي أنطاكية بطرس الفولوني (توفي سنة ٤٨٨) وسفيروس الأنطاكي (من سنة ١٩٥ إلى ٥١٨) اللذين كتبا باللغة اليونانية ، ثم عدداً كبراً من الأساقفة والرهبان الذين كتبوا باللغة السريانية . على أنا نريد هنا أن ندع جانباً بطرس الفولوني الذي لا نعلق عليه كبير أهمية ، والأساقفة السريان ريثما نعود إليهم بعد حين ، وأن نقف بعض الشيء عند تعاليم سفيروس ، لأنه هو الذي ضبط المونوفيزية المعتدلة في سورية بصيغتها النهائية ، كما أخذ بها من عرفوا باليعاقبة بعد ذلك .

لقد انطلق الرجل من موقف القديس كبراس العملي في العقيدة المتعلقة بالمسيح ، على أنها منطوية على سر من أسرار الله ، لا بد من مقابلته

بالإكرام والإعان . ثم كيّف هذا الموقف تكيفاً مذهبياً . على أنه أراد هذا التكييف حلا وسطاً بين النسطورية و «الأوتيخية» . أما المبدأ الذي يرتكز عليه ، فهو الترادف على المعنى الواحد بين الألفاظ الثلاثة ، وفيزيس» و «هيبوستاس» و «بيروسيون» . فليس للمسيح طبيعة واحدة ، بل هو «طبيعة» واحدة أو «أقنوم» واحد ، وهو «الكلمة» الإلهي . وهذا «الكلمة» الإلهي ، «طبيعة» أو «أقنوماً »، هو الذي وتجسد» ، لا ليصبح شيئاً آخر ، بل ليكون ، وجوداً على وجه آخر . إن الناسوت الذي أخذه المسيح من مرم والذي كان كاملاً حقاً ، قد اتحد «بالكلمة» الإلهي اتحاداً طبيعياً بمنع من القول باثنينية قد اتحد «بالكلمة» الإلهي اتحاداً طبيعياً بمنع من القول باثنينية النساطرة ، وبمزيج «الأوتيخين» الشبيه بما بين النفس والجسد . ثم النساطرة ، وبمزيج «الأوتيخين» الشبيه بما بين النفس والجسد . ثم هو تأليف ، أو تركيب ، بمعنى أن «أقنوم» (فيزيس) «الكلمة» الإلهي يصبح مركباً بإضافة الناسوت إليه . فيبقى إلهاً مساوياً لنا في الذات والجوهر ، كا أنه يكون مساوياً لنا في الذات والجوهر ، كا أنه يكون مساوياً لنا في الذات

غير أن سفيروس يأبى أن يرى ، بين الطبيعتين في المسيح ، إلا تمييزاً ذهنياً ليفصل بين الذات الإلهية والذات البشرية . صحيح أن المسيح قام في «طبيعتين» ، لكنه في ذاته «طبيعة واحدة» لأنه هو واحد . على أن سفيروس يثبت ، باسم «الحاصة» أو «اللازم» ، معظم ما كان قد نفاه باسم «الطبيعة» . فإنه يميز أولا اللازم الذاتي أو الذات النوعي ، في كل من الناسوت واللاهوت ، بأنه أصل غير قابل المشاركة والاتصال . ثم يميز الصفات أو اللوازم البسيطة المتعلقة بكل شيء في ذاته . ويرى أنها مشتركة بين الناسوت واللاهوت بحكم «الاشتراك بالأساء والصفات» . هذا وان الفعل أو القوة إنما يتعلقان «باللازم» أو «الحاصة» . ولاشك أن أفعال المسيح تنقسم إلى قسمين ،

لكنه لا بد من أن يكون الفعل واحداً ما دام الفاعل واحداً هو أيضاً . وكذلك القول في المشيئة : إن الأفعال لمختلفة في النوع ، لكن المشيئة واحدة ما دام المريد واحداً في ذاته .

ولا يعني ذاك أن سفروس يذهب إلى القول الصريح بالقوة الواحدة أو بالمشيئة الواحدة في المسيح . إنما يعني أنه بجب أن ننسب أفعسال الناسوت ذاتها إلى الأقنوم الواحد الذي هو أقنوم «الكلمة» الإلمي المتجسد . ويبدو مذهبه ، بذلك ، غير متميز عن تعليم خلقلونة إلا في استخدامه الضيق لمبدإ «الاشتراك بالأساء والصفات» ، بحيث بمنع من اطلاق لفظ «الطبيعة» على ذلك الناسوت الذي تولاه «الكلمة» الإلمي . ولا تنطوي أقواله في المسيح على خطا صريح ، بل على نزعة خطيرة إلى الانتقاص من بشرية «الكلمة» الإلمي المتجسد . إنه يريسد أن ينفي القول بالانفصال بين ناسوت المسيح ولاهوته ، فيأبى أن يتصور الناسوت قائماً على حياله بكونه «طبيعة» . وهذا راجع إلى المبدإ الذي يرتكز عليه نظر الرجل ، أعني الترادف بين الألفاظ الثلاثة المبدإ الذي يرتكز عليه نظر الرجل ، أعني الترادف بين الألفاظ الثلاثة المبدإ الذي يرتكز عليه نظر الرجل ، أعني الترادف بين الألفاظ الثلاثة المنهومات الفلسفية التي قيام عليها تكيفه المذهبي .

صحيح أن سفيروس قد سلّم بوجود «لوازم فردية» ، لكنه أسقط في ما يبدو ، من بشرية «الكلمة» المتجسّد طابعه الفردي ، إذ أنه أبى أن يتصورها على حيالها لتصوره الفرد والأقنوم شيئاً واحداً . وهذا الذي دفع ليونطوس البيزنطي إلى أن يأتي بنظريته في الحد الوسط بن «اللاأقنوم» ، و « الأقنوم» ، وهو «القائم في أقنوم» (إنهيبسُتتُون) . أعني «الطبيعة» العينية ، الفردية ، التي قد توجد ولما تكن «أقنوماً» ، فيتولاها أقنوم غريب عليها . ولقد شرحنا ذلك كله في بحثنا عن الاصطلاحات . لكن السفيريين كانوا أشد إصراراً على تصورهم الضيق بحيث لم يفهموا هذا التمييز . ثم إنهم كانوا مأخوذين

بالنزعة الفكرية التي ساقتهم إلى الانشقاق ، وحتى إلى الهرطقة ، إذ خرجوا على تحديدات أعظم المجامع المسكونية القديمة . فكيف بهذه النزعة لا تمنعهم من أن يسلموا بأقوال عالم لاهوتي بسيط . فظلوا مصرين على موقفهم ، وأدى إصرارهم إلى ظهور «هرطقة» جديدة أقلقت المؤمنين طوال القرن السابع ، وهي القول بأنه ليس في المسيح إلا مشيئة واحدة حقاً ، وهي المشيئة الإلهية . لكن هذا موضوع نرجئه إلى حينه ، رينها نكون قد بينا كيف أدى إصرار المونوفيزية على موقفهم ، إلى حلول نظرية وتدبيرات سياسية في الكنيسة الجامعة الرسمية ، محملتهم ، شيئاً فشيئاً على أن ينظموا فرقهم بكنائس قومية ، مستقلة بلغاتها .

### ج ـ مقاومة بيزنطة للمونوفيزية

ج ١ . - ليونطوس البيزنطي - أما الرد الصحيح الفكري على المونوفيزية ، فقد قام به ، بعد المجمع الخلقدوني ، أساقفة ورهبان أشهرهم ليونطوس البيزنطي ، الذي وليد في النصف الثاني من القرن الخامس ، ومات في بيزنطة ، سنة ٤٤٥ . ولقد أشرنا مرتين إلى مفهوم والشيء القائم في أقنوم» (إنهيبستتنن) الذي أبرزه وجعله الأصل الأساسي في التعليم النظري المتعلق بالمسيح . لم يخترع هو ذاته هذه المسيخة ، بل أخذها عن أسلافه ، لكنه فاقهم في حسن استخدامه لها ليبين ما بين التحديدات المجمعية من انسجام واتفاق .

كان أصحاب العقيدة القويمة ، المحددة في المجامع ، يقولون : إن المسيح يقوم « بأقنوم في طبيعتين » . وكان النساطرة يذهبون إلى أنه بطبيعتين وأقنومين . وادعى المونوفيزية أنه بطبيعة واحدة وأقنوم واحد . فالنساطرة والمونوفيزية متفقون على أن « الطبيعة » و « الأقنوم » شيء واحد ، ويعيبون المتمسكين بتحديدات المجامع المسكونية على نفيهم عن

«الطبيعة» كونها «أقنوماً» إذ أنها ، عند ذاك ، غير موجودة . فيجيب ليونطوس : بل إن بين «الطبيعة» «أقنوماً» وبينها غير «أقنوم» حداً وسطاً ، وهو كونها «قائمة في أقنوم غريب عليها» . ولكي نفهم هذا الجواب ، ينبغي أن نوضح معنى الاصطلاح الذي يرتد إليه في معجم ليونطوس الفلسفي .

يبتدئ الرجل بتصنيف الحقائق التي تقابله في مشكلته : الذات أولاً بمعناها العام الواسع ؛ ثم الجنس ، ثم النوع الذي يتألف من الجنس والفصول النوعية المسهاة أيضاً الأكياف أو الحواص الداتية . ويلي الجنس والنوع «الطبيعة» ، وهي النوع محققاً في شيء عيني وفر**دي . ولقد** تسمى أيضاً الذات بالمعنى الدقيق . ويأتي بعد ذلك الفرد أو الجوهر الفرد ، أو الحزء الذي لا يتجزأ ، وهو الشيء العيبي الذي يتحقق فيه النوع . وإنه لينطوي على النوع كله ، حتى الخواص الفردية المميزة ، التي يسميها ليونطوس الأعراض اللازمة الباقية أيضاً ، ليميزهما عن الأعراض العارضة العابرة التي لا شأن لهـا . ثم ننتهي أخيراً إلى « الهيبوستاس » أي الأقنوم ، الذي هو الفرد العيني القائم على حيانه في ذاته وبذاته . على أن ليونطوس يأخذ هذا المفهوم من القديس باسيليوس ، فيزيده تنقيحاً وتوضيحاً . ويلاحظ خاصة ان «الهيبوسْتاس» لا يقــال إلا في الأفراد المتمتعة بوجود طبيعي مستقل ، فلا يجوز إطلاقه على أجزاء كل ، ولو كانت هذه الأجزاء بحد ذاتها «طبائع» و «جواهر». وهذا عائد إلى أن تلك الأجزاء لا توجد أو تقوم في ذاتها ، بل في الكل الذي يشتمل عليها ، فليست في ذاتها ، بل « في غبرها » .

ثم يتحول ليونطوس ، عند ذاك ، إلى مشكلة المسيح ، فيسلم أولاً بأن «طبيعة» من غير «أقنوم» هي «صورة ذهنية مجردة» لا حقيقة لها . لكنه يبين أن رُبَّ طبيعة لا تستوي «أقنوماً» وليست «غير أقنوم» أي محرومة من الوجود الذاتي ، وتكون ، مع ذلك ،

موجودة في الواقع: فتكون حينئذ «قائمة في أقنوم» و «يكون وجودها في غيرها لا في ذاتها». إن «الطبيعة في أقنوم» ليست «أقنوماً» ، ما دامت غير موجودة في ذاتها . كما أنها ليست عرضاً من الأعراض، ما دامت ، في حالتنا ، طبيعة فرضاً ، وجوهراً . ويرى ليونطوس عند ذاك ، أن حسبه هذه الصيغة ليثبت أن كون الشيء «طبيعة» هو كونه ذاتاً عينية حقيقية ، فردية ، من غير أن يقتضي ذلك ، بالضرورة، استواء هدا الشيء «أقنوماً» . فيتيسر الرد ، حينئذ ، على النساطرة والمونوفيزية الذين يرون في الطبيعة و «الأقنوم» شيئاً واحداً .

أما النساطرة فيسلم ليونطوس لهم بأن «الكلمة» الكامل في ذاته ، أخذ طبيعة بشرية كاملة . لكنه يلاحظ أنه ، وإن كانت الطبيعتان ، الإلهية والبشرية ، أصلبن كاملين بحد ذاتهها ، فإنهها ، في علاقتها مع الكلمة » المتجسد جزءان غير كاملين ، مثل النفس والجسد في علاقتها بالإنسان القائم بها . ثم إن بشرية المسيح ، وإن كانت كاملة ، ليست وأقنومًا » ، إنما هي طبيعة «قائمة في أقنوم » غريب عليها .

لكن المونوفيزية ، كانت هي التي انصب عليها شرح ليونطوس بنوع خاص . انه ، بمفهوم الشيء «القائم في أقنوم» غريب عليه ، يبطل مفهوم الطبيعة ، ذاتاً نوعية مجردة . أجل ، كانوا يدعون أنهم لا يعولون على هذا المفهوم ، لكن الظاهر أنه أول ما يرتكز عليه نظرهم ، ويتصورونه الأصل المباشر لما يسلمون به في المسيح من خواص بشرية . فإذا قلنا : إن طبيعة المسيح البشرية «قائمة في أقنوم» غريب عليها ، أثبتنا بهذا القول طابعها العيني والفردي حقاً . وينبغي ، حينئذ ، أن نسميها «طبيعة» بالمعنى الدقيق ، بل ليس من شيء بمنع من تصورها على حيالها ، متميزة عن الطبيعة الإلهية ، حتى في واقع الاتحاد الأقنونمي . وقد يقبل ليونطوس قول المونوفيزية بأن هذا الاتحاد ناتج من «الطبيعتن» سواء أكان بمعنى أنه ، في ذاته ،

يظل ، مركباً منها ، «أي يبقى في طبيعتين » . لكن يجب ألا نسقط هذه الصيغة الثانية لنبدلها بالأولى التي يعترف ليونطوس بصحتها ، ولو كان يراها أقل من الأخرى وضوحاً . أما القول « بالطبيعة الواحدة » في المسيح ، ولو أمكن شرحه ، إذا لجئنا اليه ، بمعنى أن المسيح «أقنوم واحد» ، فإن له عواقب وخيمة ، ولا يصح بوجه الاطلاق . على أن ليونطوس يرضى به مكرهاً .

وانتهي أخراً إلى تشبيه الاتحاد الأقنومي في المسيح ، بما بين النفس والجسد في الإنسان . يرى ليونطوس أن لهذا التشبيه محاسن شرط أن يستخدم الإشارة إلى أن اتحاد الطبيعتين في المسيح ذاتي وجوهري من غير أن تفقد إحداها شيئاً من خواصها ؛ وإلى أنها ، كلتيها ، طبيعتا أقنوم واحد . لكن بجب ألا نخرج من تشبيهنا هنا إلى القول بوحسدة تدل على طبيعة واحدة ، مثلا هو الأمر في الإنسان . والسبب الحقيقي الذي يمنع من هذا القول ، هو ما ذكرنا من أن طبيعة المسيح البشرية ، ولو لم تكن أقنوماً ، فإنها «قائمة في أقنوم» . وهي ، بذلك ، طبيعة عينية فردية ، كاملة ، تختلف عن الطبيعة الإلهية . إنما يقابلنا في المسيح طبيعتان ، بيما تؤلف النفس مع الجسد . في الإنسان ، طبيعة واحدة حقاً تقوم في ذاتها وبذاتها في كل فرد إنساني ، ويشترك فيها ، بكونها الطبيعة الإنسانية ، أفراد الإنسانية كلها . على حين أنه لا يسعنا أن نقول : يكون المسيح أحدها ، بل هذه النتيجة هي المسيح الفرداني ، الأقنوم يكون المسيح أحدها ، بل هذه النتيجة هي المسيح الفرداني ، الأقنوم يكون المسيح أحدها ، بل هذه النتيجة هي المسيح الفرداني ، الأقنوم يكون المسيح أحدها ، بل هذه النتيجة هي المسيح الفرداني ، الأقنوم الواحد القائم بذاته ، والذي لا يشاركه في ذاته سواه .

ذلك هو الحل المشهور الذي أتى به ليونطوس البيزنطي في مشكلة العقيدة المتعلقة بالمسيح على الصعيد الفلسفي . واقد أخذه عنه يوحنا الدمشقي ، ثم ، من خلال هذا الأخير ، علماء اللاهوت في «المدرسية»

الوسيطية . فكان العمالم البيزنطي هو السابق حقاً إلى وضعه في صيغته النهائية .

ولا يعني ذلك أن ليونطوس نبه واشتهر وحده في الرد على المونوفيزية بل قام إلى جانبه علماء آخرون حفظ النا التاريخ أسماءهم . ومن بينهم أوزيبيوس التسالونيكي ، وأولوج الاسكندري ، بطريرك الاسكندرية من سنة ٥٨٠ إلى ٦٠٧ ، سنة وفاته ، وتيموتاوُس الاسكندري ، وانسطاس الأول الانطاكي ، بطريرك انطاكية من سنة ٩٤٥ إلى ٥٧٠ ، ثم من سنة ٩٩٥ إلى ٩٧٥ ، وإن ننس لا ننس أنسطاس السينائي ( ٦٣٠ ـ ٧٠٠ ) الراهب الزاهد ، الذي خلف آثاراً عديدة ، يحاول فيها اثبات ما حدد في مجمعي أفسس وخلقدونة .

ج٢ – الامبراطور يُوسَّتْنَانُوس ( ٢٧٥ – ٥٦٥ ) . على أن الرجل الذي فاق هو لاء الناس جميعهم حاسة للوقوف في وجه المونوفيزية هو الامبراطور يوستنيانوس الأول . كان متديناً صادقاً في إعانه ، وعلى يقن تام من أن بابا روما هو الرئيس لأساقفة الكنيسة كلها . فبذل مجهوداً قوياً ليوحد المسيحية ، معولاً على هذا الأصل والمعنى . ولكنه ينطلق ، في مساعيه على هذا الصعيد ، من فكرة وثنية في أساسها ، قائمة على أن رئيس الدولة هو الحاكم في الدين والدنيا ، وأنه هو المسؤول الأخير عن الوحدة الدينية ، فيجب على أثمة الدين وأن يرضى بها ، لأنه ، إن لم يقم على فصل الدين عن الدولة فصلاً باتاً ، بل على التنسيق بينها ، فإنه ، على كل حال ، يريد ، أساساً ، تمييزاً وأضحاً بن الطرفين على أن يتصرف كل منها ، في صعيده الحاص ، بوسائله وأصوله ، على تفاهم وانسجام مع الآخر . ولم يبال يوستنيانوس بهذه الحقيقة الراهنة ، فظن أن الذي يريده هو ، بصفته رئيس دولة بهذه الحقيقة الراهنة ، فظن أن الذي يريده هو ، بصفته رئيس دولة

دينها المسيحية ، إنما يكون سنة الله في أرضه . ولقد أدى هذا ، في محاولة الامبراطور قمع المونوفيزية ، إلى أن وقع ، بينه وبين البابا فيجيلينوس ، خلاف شديد كانت عواقبه على الطرفين وخيمة . فضلاً على أنه لم يمنع المونوفيزية من تثبيت دعائمهم في مصر ، وخاصة في سورية .

كان تمسك الامبراطور بمقررات أفسس وخلقدونة ، وادعاؤه المقدرة في علم اللاهوت ، قــد ساقه ، بطبيعة الحــال ، إلى الرد على المونوفيزية نظرياً ، وتحرَّم المذهب عملياً . ولم تستطع زوجه ثيِيُودُورا، المونوفيزية الإبمان ، أن تمنعه من ذلك . لكنها كانت تحاول على الأقل أن تحمله على اللطف واللبن بدلاً من العنف والشدة في تحقيق مقاصده. فظن أن بوسعه أن يتوصّل إلى التقارب بين المونوفيزيين وخصومهم بأن بجمع الطرفين أولاً في جلسات دينية يتناظران أثناءها . ولقد حضر هذه الحلَّقات كثير من أثمة الفريقين ، وحتى سفيروس الأنطاكي ، من قبل المونوفيزية . لكنها في الواقع لم تسفر قط عن نتيجة . فاتخذ الامبراطور من القوم موقفاً أشد حساً ، قرنه ، مراعاةً ازوجه دائماً ، بشيء من اللين ، ظن أنه يؤكده «ببيان» ، فيه أعلن عن احترامه الكلي لما قرر في خلقدونة ، ولكنه أمر أيضاً بتكفير الأثمة الثلاثة : ثيودوروس المصيصي وثيودورويطيس القورشي وايبا الرهاوي ، وبتحريم كتبهم ( ٥٤٤ ) . وإنا نعلم ما كان يثير من الضغائن لدى المونوفيزية ذكرُ هوًلاء الأثمة الثلاثة الذين كانوا في أصل انبعاث النسطورية وانتشارها . لكن المؤمنين ، رعاة ورعايا ، لم يطمئنوا إلى هذا «البيان» لأنه يذكّر بنزاع مؤلم مضى ، أصبح المسيحيون يومذاك في غنى عن العودة إليه . على أن الآباء في خلقدونة كانوا قد حرموا كتب المصيصي من غبر أن بمسَّوا الرجل في سِمعته وسلامة عقيدته ، كما أنهم برووا الإمامين الآخرين وأعادوهما إلى منصبيهما . ومها كان من أمر فإن أساقفة الشرق

وقعوا مكرهين على «بيان» الأمبراطور ، تابعين في ذلك بطاركتهم الأربعة . لكن يوستنيانوس كان يريد ، فوق كل شيء ، موافقة البابا على عمله . وكان هذا قــد امتنع من أن يوقّع «البيّان» ، وناصره في موقفه أساقفة الغرب كلهم ، الذَّين لم يروا في هذا الرجوع إلى منازعات قديمة ، إلا عواقب وخيمة على العالم المسيحي كله . فغضب يوستنيانوس، وأمر بسوق فجيليوس أسراً إلى القسطنطينية . وما زال به حبى حمله على اصدار ما تُعرف «بَالحكم» (١١ نيسان سنة ٥٤٨) ، فيه يحرم البابا الأثمة الثلاثة المذكورين ، مبدياً ، مع ذلك ، احترامه الكلي لما قرر في مجمع خلقدونة . لكنه لم يلبث أن سحب هذا «الحكم» ، حسماً لما أثاره من استياء لدى الأساقفة الغربيين . ثم اتفق البابا والأمبراطور على ألا يعودا إلى المسألة ، ريما يعقد مجمع مسكوني قررا استعجاله . إلا أن يوستنيانوس نقض هذا الاتفاق ، سنة ٥٥١ ، ونشر تعميها مكن تعريبه بعنوان « الإبانة عن أصول الديانة» ، فيها يعلن ما يراه « دين الدولة الرسمي». فيحاول أن يبن الانسجام بن مجمعي أفسس وخلقدونة ويرد على اعتراضات المونوفيزية بأدلة أخذها عن ليونطوس البيزنطي ، ومختم الكل بثلاثة عشر تحريماً ، يقع الحادي عشر منها والثاني عشر والثالث عشر على ثيودوروس المصيصي ، وثيودوريطس القورشي ، وإيبا الرهاوي . ولذلك عرفت المسألة كلها بمسألة «الرووس» أو « الفصول الثلاثة » .

ولشد ما كان استياء البابا لدى ظهور تلك « الإبانة » ، ولا سيا عندما دعا الأمبر اطور بذاته الأساقفة إلى مجمع عقد في القسطنطينية وباشر أعاله في ٥ أيار (مايو) من سنة ٥١٥ . ولم يحضره البابا ، بالرغم من وجوده في المدينة ، بل التزم موقف التريث . حتى إذا كان ١٤ أيار ، وقبل الجلسة الحامسة ، أصدر «مرسومه» البابوي الطويل ، الذي يبدي فيه حكمه القاطع في المسائل المطروحة . لقد أثبت فجيليوس في هندا

«المرسوم» «الحكم» الذي كان قد أصدره في سنة ١٤٥ ، فبدع أخطاء المصيصي ، ولكنه لم يمس سمعة الرجل وشخصه ، كما أنه رفض أن يتوجه بنقد على القورشي وإيبا لتبرئتها في خلقدونة . فوقع كل هذا على يوستنيانوس وقع الصاعقة ، وأخرجه عن أطواره . فحمل الرجل أعضاء المجمع ، في ٢٦ أيار على أن يميزوا في كرسي روما الرسولي ، بين «الكرسي» ذاته وبين «المتربع فيه» . وكان أول من قال بهذا التمييز ، مدعياً الاتحاد «بالكرسي» ولو كان منفصلاً عن «المتربع فيه» . أسرع المجمع بعد ذلك ، في مواصلة أعاله ، وأصدر في جلسته الثامنة والأخرة أربعة عشر تحريماً رددوا فيها التحريمات الثلاثة عشر الواردة في «إبانة» يوستنيانوس . فجاء التحريم الثاني عشر واقعاً على الموسيي ، يتناوله في شخصه ومؤلفاته ، والثالث عشر على القورشي ، المصيصي ، يتناوله في شخصه ومؤلفاته ، والثالث عشر على القورشي ، في هجانه على مجمع أفسس والقديس كبرلس ، والرابع عشر على «كتاب إيا» إلى «ماري» . على أن هذه التحريمات الثلاثة ، بالرغم مس ظواهرها ، لا تناقض في شيء مجمع خلقدونة .

أما الأساقفة الغربيون من أعضاء المجمع ، فرفضوا أن يوقعوا على تلك المقررات ، وحكم عليهم بنفي قيل إنه شمل البابا ذاته أيضاً . ومها كان من أمر ، فإن فيجيليوس اضطر أخيراً إلى أن نخضع للواقع الراهن ، وأثبت شرعية للجمع بكتاب وجهه إلى بطريرك القسطنطينية ، في ٨ كانون الأول (ديسمبر) سنة ٥٥٥ . ثم إنه أصدر «مرسوما» ثانياً ، في ٢٣ شباط (فبراير) سنة ٤٤٥ ، وضعه مخالفاً «لمرسومه» الأول ، وربما كان فيه متوجها إلى الأساقفة الغربين . فأصبح ، المجمع المنعقد في القسطنطينية ، سنة ٥٥٣ ، المجمع بذلك ، هـذا المجمع المنعقد في القسطنطينية ، سنة ٥٥٣ ، المجمع الحامس المسكوني . ورفض قبوله كثير من أساقفة الغرب ، ونشأت عن هذا الرفض انشقاقات عديدة ، بقيت حتى أواخر القرن السابع . كان الأمبر اطور يوستنيانوس في غنى عن كل هذه السياسة الدينية

المضطربة ، لأنه أقحم بها ذاته في مسائل خارجة عن نطاقه ، ولم يكن كفواً لها . فلا غرو إذا لم ينجع في مساعيه . كان صادقاً مخلصاً في مقاصده ، إذ أراد بها أن يبين المونوفيزية أن مجمع خلقدونة لم ينقض أعال مجمع أفسس . لكن هذا الاتفاق بين المجمعين ، لم يكن يهم المونوفيزية ، بقدر ما كانت بهمهم الرغبة في استقلالهم عن بيزنطة . وبيها كان يوستنيانوس محاول اسهالتهم ، مباشراً عمله في القضاء على «الرؤوس الثلاثة» ، نرى يعقوب بن عداي آخذاً في مساعيه لتنظيم مونوفيزيي سورية الغربية والفراتية ، كنيسة قومية مستقلة ، تعدل عن اليونانية ، وتلجأ إلى لغتها السريانية وحدها لوضع قوانينها وصوغ شعائرها . ولقد عرف ذووها ، منذ ذلك الحين ، باليعاقبة أو السريان .

# د – تنظيم المونوفيزية كنيسة مستقلة

كانت المونوفيزية قد أصبحت المذهب السائد في مدرسة الرها ، بعد أن تسلم رئاستها ، سنة ٤٥٧ ، نُنتوس أحد القائلين «بالطبيعة الواحدة في المسيح» . فأخذ النساطرة ، طلبة وأساتذة يرحلون إلى نصيبين ، منذ ذلك الحين ، بحيث أصبح المونوفيزيون السريان ، في المدرسة المشهورة ، أصحاب الموقف بدون منازع ، إلى أن أغلقها الأمبراطور زينون ، في سنة ٤٨٩ ، كما ذكرنا . على أن حركة الانشقاق والاستقلال لم تنشأ أولا في مدينة الرها ذاتها ، بل في المدن المجاورة لها مثل «مَبوج» و «ساروج» على الفرات ، و «تلا » . المجاورة لها مثل «مَبوج» و «ساروج» على الفرات ، و «تلا » . أما المدينة الأولى فكان أسقفها ، من سنة ٤٨٥ إلى ١٩٥ ، فيلوكسينيس ، محديق سفيروس الأنطاكي وشريكه في آرائه ، وقد مات في المنفى سنة صديق سفيروس الأنطاكي وشريكه في آرائه ، وقد مات في المنفى سنة يعد من خبرة الكتبة باللغة السريانية . وكذلك القول أيضاً في يوحنا بع من خبرة الكتبة باللغة السريانية . وكذلك القول أيضاً في يوحنا بن قرسوس ، أسقف «تلا » ، المتوفى سنة ٥٣٨ . لكنه اشتهر خاصة

بأنه مهد الطريق للعمل التنايمي الاستقلالي الذي قام به نهائياً يعقوب التيلاّوي ، المعروف بابن عدّاي . ولقد ولد هذا الآخير في مدينة «تلاّ» ، كما يدل عليه اسمه ، ثم أصبح أسقفاً على الرها من سنة ١٤٥ إلى ٧٥٨ . وهو الذي كان له العمل الحاسم ، الذي قام به سراً بمساعدة ثيود ورا ، زوج يوستنيانوس ، في تنظيم المونوفيزية السورية كنيسة مستقلة ، لها مرتبيتها الحاصة ، المنفصلة عن بيزنطة ، فعرفت باسمه ، كما أن ذويها لم يلبثوا أن سموا باليعاقبة . وهذه المرتبية الكنسية المنظمة ، هي التي حفظت للمذهب المونوفيزي ، في مصر وسورية ، كيانه وبقاءه ، إذ لولاها لزال هذا المذهب بما كان يوستنيانوس قد دبر له من الاحتياطات العملية والردود النظرية ، التي قام بها هو ذاته .

٣ ــ المونوتيليَّة ومجمع القسطنطينية المسكوني السادس (١٠)
 ٢٨٠ ــ ٦٨١ )

الواقع أن يوستنيانوس لم ينجح في محاولاته لرد المونوفيزية إلى تحديدات مجمع خلقدونة ، بل أدت مساعيه إلى أن نظم القوم مذهبهم بكنيستين قوميتين ، كنيسة الأقباط في مصر ، وكنيسة السريان اليعاقبة في سورية . ولقد اشتدت المعاداة لبيزنطة لدى الطرفين بحيث أخذ الحكام نحافون ، في عهد الأمبراطور هرقل (٦١٠ – ٦٤١) ، من أن يواليا العدو ، وهو الفرس يومذاك ، ثم العرب منذ سنة ٦٣٤. فقام سرجيوس ، بطريرك القسطنطينية ( ٦١ – ٦٣٨) ، محاول دفع هذا الخطر عن بلاده .

١ راجع م. رُجوجي ، المونوتيلية ، في DTC ، عمود ٢٣٠٧ – ٢٣٢٣ ، ثم
 أمّان ، هونور يوس الأول ، في DTC ، عمود ٩٣ – ١٣٢ .

كان الرجل أميل إلى السياسة منه إلى الدين . فظن أن بوسعه أن يتكفل برضى المونوفيزيين أقباطاً ويعاقبة ، إذا عرض لهم العقيدة المسيحية بصيغة تبدو وسطاً بين المونوفيزية الصريحة والاثنينية الحلقدونية . فانبرى يقول «بالمونوتيلية» ، أي بأن المسيح مشيئة أو « فعالية» واحدة . وهو قول تودي إليه المونوفيزية مثل المقدمات إلى النتائج ، ولا للك كاد سفيروس الأنطاكي أن يسبق سيرجينوس إليه . ثم إن بطريرك القسطنطينية كان قد دبر لهذا الأمر بتمهيدات أجراها بين سنة ١٦٠ و ١٣٠ ، مكنته من أن يحقق سنة ١٣٣ ، اجماع المصريين على صيغة عقدية بتسعة تحرعات ، توافق مآربه .

لكن الخلقدونين أخذوا ينبهون العقول إلى أهمية ذلك القول ، وتساهل سرجينوس في المسائل الإيمانية بإخضاعها للأغراض السياسية . وكان في طليعتهم القديس صُفرونيوس ، أسقف أورشليم . فعاد الجدال في العقيدة المتعلقة بالمسيح . ودامت المحنة التي أثارها خمسن سنة ، حتى انعقاد المجمع المسكوني السادس في القسطنطينية ، سنة ١٨٠ – ١٨١ . ولقد تطورت الحوادث ، قبل انتهائها إلى هذا الحد ، على مراحل ثلاث لا بد من ذكرها .

لدى المقاومة التي انبرى لها القديس صُفْرُونيوس ، طلب سِرْجَيُوس الصمت عن الصيغ العقدية المناقش فيها . ثم كتبإلى البابا هُونُوريوس ( ٦٢٦ – ٦٢٨) ، يُحسّن له الموقف السياسي الذي اتخذه مع الامبراطور، ليتلافى الفتنة الدينية في الامبراطورية . فوافق البابا على هذا الحل العملي، وأصدر الأمبراطور هيرقبل مرسوم « الإكتثيز » أي « البيان » ذا النزعة « المونوتيلية » الواضحة . لقد ورد فيه تحريم لفظة «قوة» أو « فعالية » مطلقة على المسيح ، وضرورة تبديلها بلفظة « مشيئة » . فجاءت العقيدة المتعلقة بالمخلص على الصيغة التالية : « إنا نعرف بمشيئة واحدة في ربنا يسوع المسيح الإله الحقيقي » . وبدا الشرق كله راضياً بها .

ثم جاءت المقاومة الجديدة من روما ، يقودها الباباوان يوحنا الرابع ( ٦٤٠ – ٦٤٦ ) . فسحب الامبراطور ، قسطندس الثاني ( ٦٤١ – ٦٦٨ ) مرسوم « الإكتينز » الامبراطور ، قسطندس الثاني ( ٦٤١ – ٦٦٨ ) مرسوم « الإكتينز » ( ٦٤٨ ) وبدله بمرسوم آخر عنوانه « التيبوس » أي « النموذج » أو « القاعدة » . على أنه ورد في هذا الأخير المنع من ذكر « المشيئة » و « المشيئتين » في الصيغة ، بل من استخدام كل من اللفظتين « فعالية » و « مشيئة » ، حسماً للمناقشات ، ورداً عن تكفير أخطاء « المونوتيلية » الناشئة . ولقد ظل الامبراطور مصراً على تطبيق ذلك المرسوم مدة الناشئة ، لاجئاً حتى إلى العنف والشدة ، لدى الحاجة . فنفي البابا مرتينوس الأول ( ٦٤٩ – ٦٥٣ ) ، واستشهد القديس مكسيموس المعترف .

وجاء أخيراً قسطندس الرابع ( ٦٦٨ – ٦٨٦ ) ، يدأب على نشر السلام والاطمئنان ، ويساعده في هذا العمل البابا القديس أغاتون خاصة ( ٦٧٨ – ٦٨٩ ) . ولقد توصل هذا الأخير إلى فرض سلطته الرسولية واقناع الناس بالعقيدة القويمة الكاملة ، في مجمع القسطنطينية المسكوني السادس ، المنعقد من ٧ تشرين الثاني ( اكتوبر ) سنة ٦٨٠ إلى ١٦ ايلول (سبتمبر ) سنة ٦٨١ .

ولكي نفهم على الوجه الصحيح الأصول التي انطلق منها الذائدون عن العقيدة الحلقدونية ، ينبغي لنا توضيح الموقف المذهبي الذي اتخذه أصحاب القول بالمشيئة الواحدة في المسيح . لقد ورد هذا المذهب في صيغتين متواليتين ، أولاها تلك التي تم الاجاع عليها بين القسطنطينية والاسكندرية ، في سنة ٣٣٣ . وهي تنطوي في تحريماتها التسعة ، على معظم الصيغ المونوفيزية القديمة ، وفيها التحريم السابع المشتمل على ما عرف ، بعد ذلك ، « بالقول بالفعالية الواحدة » في المسيح . فإنهم كفروا في هذا التحريم كل من لم يعترف بالقاعدة التالية : « إنه لا مسيح كفروا في هذا التحريم كل من لم يعترف بالقاعدة التالية : « إنه لا مسيح

إلا مسيح واحد ، يفعل أفعاله الإلهية والبشرية بوساطة فعالية واحدة ، هي لاهوتية إنسانية في آن واحد . أما الأصلان المتحدان ، فلا يتميز أحدها عن الآخر إلا باعتبار ذهني وتمييز عقلي» .

وهكذا لم يكن بن الفعلن الإلهي والبشري ، في المسيح إلا تمييز ذهني فقط . ويبدو أن «المونوتيلية» لم يردوا هذا «الفعل الإلهـي الإنساني » إلى طبيعة واحدة ، جاءت نتيجة امتزاج بين اللاهوت والناسوت كما كان الأمر لدى المونوفيزية الصرمحة . لكن كثيراً منهم فهموا هذا القول بمعنى أنه ليس في المسيح إلا «أصل فعلي أندفاعي واحد» وهو «الكلمة» أي الطبيعة الإلهية . أما الناسوت فأصبح ، في نظرهم ، قليلاً أو كثيراً ، شيئاً جامداً هامداً ، ليس له حياة خاصة ، بل هو أشبه بالأداة أو بجوارح الجسد التي إنما تتحرك بتحريك النفس لهـــا . فملكات المسيح البشرية عاجزة عن الفعل ، وكأنها ، إن حفظ لها شيء من الوجود ، لا وجود لها . ولقد سموا هذا المذهب «القول بالفعالية الواحدة» وهو ضرب من روادف المونوفيزية . وليس مــن المؤكد أن سرْجُيرُوس اتخذ هذا الموقف أول الأمر . وهذا البردد في حكمنا عليه عائد إلى الغموض الذي ترد عليه اللفظة اليونانية المقابلة لما نعنيه « بالفعَّالية » : فهي تدل تارة على الأصل الفعلي الذي ينبعث الفعل منه ، وطوراً على الفعل بالذات . على أن الرجل لم يلبث أن عدل عن هذه الصيغة الأولى إلى صيغة أخرى جاءت على جانب أقوى من الالتباس وكانت ، على هذا ، أشد موافقة لأغراضه السياسية .

لقد ركز سرَجْيُوس ، على لفظة «المشيئة» ، هذه الصيغة الثانية التي نجد فحواها ، منذ سنة ٦٣٤ ، في رسالته إلى البابا هُونُورْيوس . وهي رسالة تظهر فيها «المونوتيلية» بمعالمها وخطوطها العامة ، عمليسة ونظرية . يروي سِرْجُيُوس قصة المناقشة منذ أوائلها ، كما يراها هو ، فيخلص مجادلته مع القديس صُفْرونيوس ، وبحاول أن يستميل إلى

تدبيراته الجديدة بابا روما ، طالباً موافقته على فرض الصمت عسن المُنَازَع فيه من العبارات والصيغ . حسبنا القول إذن : « ان ابن الله الوحيد بالذات ربنا يسوع المسيح ، هو الذي يفعل الأفعال الإلهية والبشرية» . أما القول «بالفعاليّة الواحدة» ، الوارد عند الآباء ، فيجب تجنبه لأنه يبعث على الدهشة والحبرة . لكن القول « بالفعاليتين » فبدعة ، لأنه يثير الشك ويقبل التأويل بأن قد كان في المسيح مشيئتان متضادتان . على حَبَّن أن ناسوته ، كان محركه «الكلمة» الإلهي تحريكاً تاماً مباشراً ، كها أنه كان قد تولى «مشيئة» هذا «الكلمة» الإلهية . ثم يضيف سرْجينُوس أنه ، بالرغم من إيثاره الصمت عن هذه الأمور كلها ، قد أرسل إلى الامبراطور رسالة بطريرك القسطنطينية مينَّاس (٣٦٥) إلى البابا فيجيليوس ( ٥٣٧ – ٥٥٥ ) ، التي تشتمل على إجماع الآباء على القول « بالفاعلية » الواحدة و « المشيئة » الواحدة في المسيح . على أنــه ينبغي أن نذكر هنا أن سيرْجُيُوس كان قد بعث بهذه الرَسَالة إلى قورش بطريرك الاسكندرية ، وأنها منحولة على صاحبها ، بل ربمــا كانت من وضع سيرجيُّوس ذاتـه . والواقـع أن الوفــد الرومــاني إلى بجمع القسطنطينية المسكوني السادس (٦٨٠) رفض أن يعترف بصحتها ويتقيد بها .

ومها كان من أمر ، فإن رسالة سير جينوس إلى البابا هونوريوس لا تدع مجالاً للشك في خطا الرجل إذا ما دقق النظر فيها بعد ردها إلى قرائنها التاريخية وقراءتها في ضوء مرسوم «البيان» الذي جاء تصديقاً لما فيها . ولعل الأغراض السياسية لم تمنع سير جينوس من أن يريد مخلصاً ، البقاء على عقيدة السنة المسيحية المأثورة . لكنه قصد أو ادعى الحفاظ على الوحدة الأدبية المعنوية الموضوعية في «مشيئة» المسيح فنفى عن المسيح إنساناً كل مباشرة وكل فعل ينبعث عن مشيئة بشرية طليقة تتمتع «بحرية الاختيار» . لا تتولى طبيعة المسيح البشرية «المشيئة الإلهية»

بفعل مباشر منها بجيء فعلها بالذات ، بل بضرب من الطبّعة القسرية الحتمية ، يأتيها من «الكلمة» الإلهي : إنما كان تحريكها تحريكاً إلهياً ، وربح لكأنه لا وجود لمشيئة بشرية هنا . وربما لم تُنفَ الملكات الطبيعية البشرية في المسيح نفياً صربحاً ، لكن فعل هذه الملكات مرتبط ارتباطاً شبه آلي ،من وجه ما ، «بمشيئة» «الكلمة» الإلهي . لقد كان هذا الموقف العقدي صالحاً لضم المونوفيزيين حول بيزنطة ، لأنهم كانوا مميلون دائماً إلى الانتقاص من طبيعة المسيح البشرية ، لكنه كان يتنافى ، عمل التنافي ، مع ما أجمع عليه الآباء في خلقدونة .

أَمَا جُوابِ البَابَا هُـُونُـورْيُوسَ عَلَى رَسَالَةً سِيرْجُنْيُوسَ ، فأقل مــا يقال عن صاحبه ، أنه لم يكن رجلاً صحيح الاطلاع ، بعيد النظر . لقد صرح في كتاب أول ، لا ريب أنه من السنة ٦٣٤ ، بأنه يوافق على الامتناع من ذكر القول « بفعاليّة » أو « فعاليتين » ، وعلى تشديد القول بوحدة الأقنوم الذي تنبعث مِنه أفعال المسيَّح كلها ، بشريسة والهية . ثم يضيف : ﴿ إِنَا نَعْتُرُفَ بَمْشِيَّةً وَاحْدَةً فِي رَبِنْسَا يُسْتُوعَ المسيح ، لأنه واضح أن اللاهوت تولى ناسوتنا بكل ما فيه مـا عداً الخطيئة ، . وهذا يدل على أن البابا تأثر بما أشار بسه اليه سيرْجُيوس ، فكان يعنى بنفي كل مقاومة من قبل طبيعة المسيح البشرية المشميئة الإلهية . وإنمـا هذا هو المعنى الذي يوافق عليه هُـُونُـُورْيوس ، دونمــا تردد ، على مقترحات بطريرك القسطنطينية ، ولم يتبين كل ما كانت تنطوي عليه هذه المقترحات من الخفايا المشؤومة . فجلُّ ما وافق عليه ، هو موقف الصمت عن المُنازَع فيه من الصيغ ، بصفته تدبيراً سياسياً ليس أكثر . ولذلك نراه يبدي شيئاً من الاستياء لدى احتجاج القديس صُفْرُونيوس على البدعة ويأمره بالامتناع من ذكر القول «بالفعّاليتين». ثم يطلعنا على هذه التفاصيل كلها في رسالته الثانية إلى سِرْجُيُوس ، التي محتمل أنها وضعت سنة ٦٣٥ . فيعود هنا إلى التصريح بضرورة

تجنب الصيغ المُنازَع فيها ، لكنه يصرح أيضاً بأن لكل من الطبيعتين ، البشرية والإلهية ، فعاليتها الحاصة السي تنفرد بها . مع أنسه يرفض دائماً ذكر القول «بالفعاليتين» ، لأنهم صوروه له أمراً نخشى منه سوء العاقمة .

أما تأثير كتابي هُونُورُيوس هذين إلى سِرْجْيُوس ، فكان عظماً . لقد شجعاً البطريرك على استمراره في تدبيراته الانتهازية ، واعتمدَّتُهما السياسة البيزنطية مدة ٤٠ سنة تأييداً لوجهة نظرها . ولم يزل « المونوتيلية » يدُّ عون الرجوع إليها في مناظراتهم حتى في مجمع القسطنطينية المسكوني السادس ( ٦٨٠ ) . وساء ما فعلوا ، كما أثبتناه آنفاً . على أن بعض الباحثين أرادوا أن نخففوا من ذنب هُونُورْيوس في الأمر كله ، بادعائهم أن الكتابين يشتملان على أقوال شخصية ذاتية يسأل الرجل عنها بصفته لاهونياً مجتهداً برأيه لا بمنزلته بابا ، ورئيساً للكنيسة الحامعة . لكن هذا الشرح لا ممكن قبوله . إن الرسالتين رسميتان ، حبريتان ، بابويتان ، وتتناولان مسألة عقدية في صميمها . وإنها لا تدعان مجالاً للنقد والاستنكار في محتواهما العقدي ، إذا أخذناهما من الناحية الموضوعية الصرف . لكنهما تدلان على قصر نظر عند صاحبها في ما ينعلق بموقف الصمت الذي تلتزمان به ، فضلاً على التأويلات الفاسدة التي قــد أتاحتاها في بعض الصيغ العقدية . وهي تأويلات كان من الواجب على هُونُورْيوس أن يوفر لنفسه المزيد من الاستطلاع ، ليتوقعها وبمنع ورودها . فالواقع أنه ، بالموقف الذي اتخذه ، أمد الهرطقة الجديدة بأسلحة داميـة ، بالرغم من حسن نيته وصحة عقيدته . وكل هذا يعلل ، من وجه ما ، بعض القسوة والشدة اللتين حكم بهما عليه آباء المجمع المسكوني المنعقد سنة ٦٨٠ .

على أن التزام هُونُورْيوس للموقف البيزنطي لم يكن إلا جزئياً . ولقد عدل عنه ، عندما تبيّن عواقبه . ثم ازداد خلفاؤه مقاومة لذلك

الموقف حتى مواجهة المحنة والاستشهاد ، مثلها حدث خساصة للبابا القديس مرتينوس ( 759 – 700) . وهم الذين عملوا على إرجساع الكنيسة البيزنطية إلى الوحسدة الكاثوليكية ، بعد انشقاق دام ٥٠ سنة . على أن الأمبراطور قسطندس الرابع ( 7٦٨ – ٦٨٦) ، خلف هرقل الثاني ، ساعدهم على هذا العمل السلمي ، وأقنع البابا القديس أغاثون ( ٧٨٠ – ٦٨١) بضرورة عقد مجمع مسكوني جديد.

ولقد انعقد هذا المجمع بين سني ٦٨٠ - ٦٨١ ، وكان القسطنطيي الثالث والمسكوني السادس . فكفر «المونوتيلية» بمرسوم عقدي عادوا فيه إلى نص خلقدونة وتقيدوا به ، مضيفين إليه وجوب الإيمان وبأن في المسيح فعاليتين طبيعيتين ، حقيقيتين ، بدون تقسيم ، ولا استحالة ، ولا تفريق ، ولا امتزاج . وهاتان المشيئتان الطبيعيتان الحقيقيتان لا تضاد إحداها الأخرى » ... بل « كلتا الطبيعتين في المسيح ، تعمل ، بالاشتراك مع الأخرى ، ما هو خاص بها » .

### خاتمة

تلك هي الأطوار التي مر بها فكر الآباء منذ وعي ذاته ، إبان نشأته وقبل القرن الرابع ، إلى أن أدرك نضجه واكماله في هذا القرن وما بعده ، حتى العصر الذي ظهر فيه القديس يوحنا الدمشقي . ولقد أسقطنا عمداً في بحثنا ، التفاصيل الفرعية التي علقت بتطور هذا الفكر ، حتى برز على ما جاء عليه في ذاته ، مجلواً في خطه البياني المستمر ، الذي يبدو فيه متواصل المراحل ، متلاحم الحلقات . فرأيناه باقياً على حاله في مواقفه المختلفة مما اعترضه من المذاهب التي حاولت ، بما أخذت عنه ، أن تتزيا به وتظهر بمظاهره . على أنا ، مع ذلك ، أخذت عنه ، أن تتزيا به وتظهر بمظاهره . على أنا ، مع ذلك ، التي اكتنفت هذا الفكر ولازمته ، لأنه أثارها أو دفع إليها . ورأينا أنه يزداد بياناً ببيانها ، وجلاء بذكرها إلى جانبه ، فيبرز بذلك ثباته ازاء ما طرأ عليه من ظروف وغير .

ولقد تبين لنا ، مما سلف ، كيف ينطلق هذا الفكر ، أساساً ، من وحي صريح ونقل مأثور يقتضيان الإيمان بالله ، واحداً في ثلاثة ، هم الآب والابن والروح القدس . على أن الابن «تجسد وصار إنساناً» فكشف للناس عن هذا الأمر الغيبي الذي عرفه المسيحيون بسر الثالوث. ثم جاء آريوس ، بعد الذين سبقوه ، ونفى اللاهوت عن المسيح «الابن المتجسد» ، فقابله الآباء بصيغة مجمع نيقية المسكوني (٣٢٥)

مثبتين أن المسيح «ابن الله المتجسد» ، إله حقاً ، مساو الآب في الله الدات والجوهر» . ولم يلبثوا أن توجهوا بالنظر إلى الروح القدس ، فأعلنوا إيمانهم بأنه «المنبثق من الآب والابن إلها حقاً هو أيضاً ، مساو للآب والابن في الذات والجوهر» أبداً . ولقد أدركوا اجماعهم العفوي على هذا القول في مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني (٣٨١) . فاستقامت لديهم ، بعدئذ ، عقيدة الثالوث في صيغتها النهائية الشاملة ، وهي الإيمان بغيب الله وسره على انه «إله واحد في ثلاثة أقانم» .

واستقر فكر الآباء على هذه الصيغة ردحاً من الزمان ، ناظراً بنور الإيمان ، مثلما كان يفعل قبل ذلك ، إنى غيب الله في ثالوثه ، من خلال والابن المتجسد» ، على أنه الوسيط الوحيد بين الله والناس ، بكونه إلها وإنساناً في آن واحد . حتى إذا جاء نسطور ، بعد من كان قد سبقه هو أيضاً ، وجز أ المسيح «الواحد» مصرحاً بالفصل فيه بين الله والإنسان ، كفره الآباء في مجمع أفسس المسكوني الثالث (٤٣١) . لقد ذهب الرجل إلى القول بوحدة معنوية أدبية ، تكاد تكون مجازية ، ليشرح ما مجمع ناسوت المسيح ولاهوته من صلة وعلاقة . فبيتن الآباء ما يقتضيه الوحي والسنة المسيحية المأثورة من إيمان بأن بين طبيعي وابن مرم » البشرية والإلهية وحدة حقيقية ، أصيلة ، تتناول كلا منها في ذاته وصميمه ، محيث محق لمريم أن تسمى «أم الله» .

لكنهم ما أن استراحوا من همهم هذا حتى فاجأهم أوتيخيس بمذهبه المونوفيزي . لقد قام هذا الأخير في وجه نسطور لبرد عليه ، فوقع منه على طرف النقيض ، ونفى بشرية «ابن الله المتجسد» بمعنى انها فنيت بعد تجسده . على أن كثيراً من أنصاره لم ينتهوا إلى هذا الحد في التفريط ، فعرفوا «بالمونوفيزية المعتدلة» ، لأنهم مالوا ، كثيراً أو قليلاً ، إلى تصور ناسوت المسيح ناقصاً . وقالوا ، على جانب كبير

من اللبس والغموض «بطبيعة الكلمة الإلهي الواحدة المتجسدة». فشمل الآباء بتكفيرهم هؤلاء كلهم في مجمع خلقدونة المسكوني الرابع (٤٥١) وخرجوا منه بالصيغة العقدية النهائية في المسيح ، وهي أنه «أقنوم واحد في طبيعتيه الكاملتين ، البشرية والإلهية». ثم أبوا أن ينحرفوا بشيء قط ، مها قل ، عن هذا القول ، بعد ذلك . وكان هذا معى موقفهم في مجمعي القسطنطينية المسكونيين الحامس والسادس (٥٥٣ ، ٦٨٠) . لقد ارتضوا مكرهين ، في أول المجمعين ، أن يحكموا على «الرؤوس الثلاثة» بالتحريم ، شرط ألا يتنافى حكمهم مع ما ورد في خلقدونة . أي المجمع الآخر قول «المونوتيلية» «بالمشيئة الواحدة» في المسيح ، منعاً من اللبس الذي ربما جر إليه هذا القول إذا أولت في ضوئه تلك الصيغة العقدية النهائية ، بعد أن كان الاجاع قد وقع عليها في خلقدونة أيضاً .

ولئن دل ما سلف على شيء ، فإنما يدل على أن الآباء أبوا إلا أن يتصوروا ناسوت المسيح ، بعد أن أثبتوا لاهوته ، كاملاً في أصوله وعناصره ، جسدية وحسية وروحية . ولقد عادوا في ذلك دائماً ، منذ نشأة الكنيسة ، إلى «قاعدة الإيمان» التي كانوا يلركون أن فكرهم مقيد بها ، ليقينهم الحي بأن الدين المسيحي قائم عليها في أساسه ، بوحيه وسنته المأثورة . وهذه القاعدة هي أن الله في ذاته محبة ورحمة أراد أن «يتجسد» ابنه ويشارك الناس في طبيعتهم لكي يمكنهم ، بوساطة هذه الطبيعة ، من أن يلبوا دعوته إلى أن يشاركوه في حياته . فكان ينبغي أن تستوي بشرية المسيح كاملة ، حتى في ملكاتها الروحية ، وفيها المشيئة ذاتها ، وهي من الكل ذروته وروحه . ويعني اتحادها ، كاملة المشيئة ذاتها ، وهي من الكل ذروته وروحه . ويعني اتحادها ، كاملة بأعالها وأفعالها ، ما عدا الحطيئة » ، مثلاً يتولى ما يصدر عن طبيعته الإلهية من أعال وأفعال . فتتسرب فيه حياته ، أقنوماً إلهياً ، من طبيعته الإلهية من أعال وأفعال . فتتسرب فيه حياته ، أقنوماً إلهياً ، من طبيعته المجته المناه ا

الإلهية إلى طبيعته الإنسانية . ثم تنتقل هذه الحياة الإلهية منه إلى المذين أصبح أخاهم في الناسوت . ويتحقق فيهم ، عند ذاك ، سراً وبحكم وحياة النعمى » ، ما تحقق في أخيهم الأكبر بحكم «الاتحاد الأقنومي »، إذ يكون روح المسيح وهو الروح القدس الأقنوم الثالث من الثالوث ، قد ثبت فيهم وجعلهم أبناء الآب «بالنعمى» مثلاً أن المسيح الأقنوم المتجسد هو «ابنه حقاً » (روما : ٨ : ١٥) . فيصبحون جميعاً بذلك ، المخوة حقاً ، لأنهم أصبحوا كلهم بوساطة المسيح ، ابن الله المتجسد ، أبناء الله وعياله حقاً . وهذا هو الأساس لتلك الحياة الدينية المسيحية أبناء الله وعياله حقاً . وهذا هو الأساس لتلك الحياة الدينية المسيحية «الرحمن الرحم» الواحد . على أن نسقط من هذا المعنى مدلول الرقة والشفقة ، لنحتفظ فيه بما ينطوي عليه فقط من ضروب الحنان السي تدفع إليه أواصر القربي بن ذوي «الرحم» الواحدة . ولطالما أتى الآباء على ذكر هذه الحياة المسيحية في أقوالهم ، بل وقفوا لها الكثير الفسخم من مؤلفاتهم ، يتقدمهم في هذا العمل القبادوقيون ويوحنا اللفسخم من مؤلفاتهم ، يتقدمهم في هذا العمل القبادوقيون ويوحنا الفسخم من مؤلفاتهم ، يتقدمهم في هذا العمل القبادوقيون ويوحنا الذهبي الفم في الشرق ، وأغسطينوس وكثير سواه في الكنيسة الغربية .

مكسيموس المعترف . يجب أن نذكر شيئاً من ترجمة هذا القديس الكثرة ورود اسمه في البحث الذي نحن فيه . ولا عجب في هذه الكثرة إذ كان لمكسيموس تأثير بليغ في توضيح العقيدة القويمة من حيث اللاهوتيات والروحانيات والزهديات .

القد بلغنا عن حياته معلومات جمة في ترجمة وضعت له ، عنوانها السرة القديس مكسيموس» . ولد في القسطنطينية نحو سنة ٥٨٠ من عائلة مسيحية شريفة ، ولم يلبث أن أصبح أمين السر الأول الامبراطوري في عهد الامبراطور هرقيل . ثم عزف عن الدنيا و دخل أحد أديرة كريزُ وبُوليس (أسكودار اليوم) . ثم رحل إلى مصر حيث نجده ، في سنة ٣٣٣ ، مع القديس صُوفرونيوس وهناك أخذ ينبه الناس إلى خطر القول بالمشيئة الواحدة في المسيح . وأقام بعد ذلك مدة في افريقية الشهالية ، وهناك اجتمع ، في قرطاجنة ببيروس ، بطريرك بيزنطة المغزول . فجرت بين الرجلين مناظرة حول القول الجديد بوحدة المشيئة الى العقيدة القويمة . لكنه تراجع عن عزمه وعاد إلى مذهبه الأول . أما مكسيموس فلم يزل يواصل ، في روما ، عمله وتأليفه في الرد على أنصار القول بوحدة المشيئة . فاعتقل هناك سنة ٣٥٣ ، وحمل إلى القسطنطينية . وكان الامبراطور قسطنطين الثاني ( ١٤١ – ١٦٨ ) قد أمر بوضع صيغة جديدة العقيدة ، عرفت «بالنموذج» (التيبوس) وتفرض

الامتناع من كل إشارة إلى «المشيئة» في المسيح ، سواء أكانت مشيئة واحدة أم مشيئتن . فطلب من القديس أن يوافق عليها ويعترف بصحتها. فأبى . فنفي سنة ٦٥٥ . ثم حاولوا اقناعه مرة ثانية فلم يفلحوا . وقيل : إنه صدرت الأوامر بقطع لسانه ويده اليمنى . لكن الواقع أنه نفي إلى «لازقة» في القوقاز ، وهناك مات في الرابعة والثانين من عمره، ١٦٢ .

#### صفحة ٢٤

لوقيانوس الانطاكي . راجع ما ورد عنه عند أسد رسم ، كنيسة مدينة الله ج١، ص ١٤٧ – ١٤٧ ، ثم الفهرست ، ص ٢٦٧ . قبل : إنه ولد في سميصاط والذلك ورد اسمه في بعض المصادر بالصيغة ( لوقيانوس السميساطي ) . ولا شك أن هذا عائد إلى أنهم خلطوا بينه وبين الحطيب الوثني المشهور المولود ، هو أيضاً ، في سميصاط والمعروف باللقب ذاته . فخليق بنا أن نسمي عالمنا « لوقيانوس الانطاكي » كما ورد هنا . وإن لم يولد في انطاكية ، فإنه ، على كل حــال ، قضى حياته كلها في هذه المدينة ، وفيها رسم كاهناً سنة ٢٧٠ . واشتهر بتعليمه في الكتاب المقدس . بحيث عرف « بالمعلم » . باشر تعليمه في عهد **بولس السميصاطي ، بطريرك انطاكية (٢٦٠ ــ ٢٦٨) الذي توصل إلى** هذا المنصب بمساعدة ملكة تدمر زنوبيا (المرجع المذكور، ص١٢٠، تا) وقال بتعالم تؤذن بالآريانية . وربما كان ذلك هو السبب الذي دفع خلفاء هذا الرجل على كنيسة انطاكية إلى أن بمنعوا لوقيانوس من التعليم في كنيستهم . والواقع أن معظم الذين ناصروا آريوس والأريانية في مجمع نيقية (٣٢٥) كانوا يتباهون بأنهم من تلاميذ لوقيانوس. ولاشك أن غموض الاصطلاحات يومذاك لم يتح «للمعلم» أن يكون صحيح

التعبير عن العقيدة . لكنه استشهد في السنة ٣١٧ في نيقوميذية فغطى هذا ما كان قد فاته من هفوات .

أما ديودوروس الطرسوسي فولد في طرسوس أو في انطاكية نحو سنة ٣٣٠. ودرس في انطاكية ثم في أثينا . قاوم الآريانيين وكان في طليعة الذين التفوا حول مكاتبوس (راجع أسدرسم ، المرجع المذكور ، طليعة الذين التفوا حول مكاتبيوس (اطلكية ذي العقيدة القويمة . أسس دير في انطاكية ذاتها ، دخل إليه القديس يوحنا الذهبي الفم (المولود نحو ١٤٥٠) وثيودوروس المصيصي (المولود في ٣٥٠) . قاوم الامبراطور يوليانوس الجاحد ، وكان له نفوذ قوي على مسيحيي انطاكية أثناء غياب ملاتيوس المنفي . فرسمه هذا كاهنا في سنة ٣٦٣ . لكنه اضطر إلى الفرار من انطاكية في عهد الامبراطور فالنئس ، في سنة ٣٧٢ . الكنه اضطر بعد عودته من المنفي عبين أسقفاً على طرسوس ، وحضر مجمسع بعد عودته من المنفي عبين أسقفاً على طرسوس ، وحضر مجمسع بين الأساقفة الذين كان من وافقهم على عقيدتهم ذا إيمان صحيح . وفي سنة ١٣٨١ . ولقد ذكره هذا المجمسع توفي سنة ١٣٨٤ . ولقد ذكره هذا المجمسع توفي سنة ١٣٩٤ . كان له نفوذ عظيم أثناء حياته وبعد مماته . وكان أهلاً توفي سنة ٣٨١ . ولقد خوث النفوذ لحسن سرته ولغيرته على العقيدة القويمة .

أما ثيودوروس المصيصي (أسد رسم ، المرجع المذكور ، ص ٣٧٩) فولد هو أيضاً في انطاكية سنة ،٣٥٠ ، من عائلة وجبهة . وأخذ العلم عن أستاذ البيان المشهور ليبانيوس . ثم فكر في أن محرف المحاماة ، لكن صديقه ، القديس يوحنا الذهبي الفم ، جره معه إلى الدير الذي كان ديودوروس قد أسسه في المدينة . رسم كاهناً في سنة ٣٨٣ واشتهر عناظرة الهراطقة وبسعة علمه في شرح الكتاب المقدس . وبقي في هذا العمل عشر سنوات ، في حين كان صديقه ، الذهبي الفم ، يلقى

المواعظ و مهم بالشؤون الرعائية . التف حوله عدد عظم من طلبة العلم المتهروا بعد ذلك ، لكنه ليس من اليقن أن نسطور كان بينهم ولوكان مديناً لثيودوروس بمذهبه كله . وفي هذه الفترة وضع ثيودوروس كتابه المشهور في «سر التجسد» . ثم عين الرجل أسقفاً على مصيص ، في قليقيا ، سنة ٣٩٧ ، وبقي في منصبه حتى وفاته سنة ٤٢٨ . في السنوات الحمس والعشرين الأخبرة من حياته أقبل على شرح العهد الجديد متقيداً بأساليبه العلمية في البحث فأفرط ومهد الطريق انسطور والنسطورية . بأساليبه العلمية في البحث فأفرط ومهد الطريق انسطور والنسطورية . من أن يطلقوا على العذراء لقب «أم الله» . لكنه اضطر إلى الرجوع عن أقواله على رووس الاشهاد ، أمام المقاومة التي لقيها من الشعب . كان هو أيضاً ضحية اللبس الذي كان قد طرأ على المصطلحات في التعلم المتعلق بالثالوث وبالمسيح . على أنه كان مشهوراً بعلمه وفضله ، ومدحه القديس كبرلس الاسكندري مدحاً عالياً ، بالرغم من مقاومته له .

أما اكليمنضوس فربما ولد في أثينا نحو سنة ١٥٠ ، من عائلة وثنية. ونجهل الظروف التي هدته إلى المسيحية . لكن الظاهر أنه ، مثل القايس يوستينوس ، اسهاله التعليم المسيحي بسموه العقدي والحلقي ، فقام إلى برحلات متواليه يبحث فيها عن العلاء المسيحين المشهورين . فقدم إلى ايطاليا الجنوبية ، المعروفة يومذاك ببلاد اليونان العظمى ، ثم إلى سوريا وفلسطين ، حتى وصل إلى الاسكندرية فالتقى بالقديس بنتين ، رئيس المدرسة المسيحية المشهورة حينئذ ، الديندسكاليا . فارتاح اكليمنضوس إلى تعليم بنيين ، ثم خلفه في التدريس . وهناك سمع عنه أوريجينيس ، الذي كان يومذاك شاباً . ثم كان اضطهاد المسيحين في عهد الأمبراطور سفيروس ، منذ سنة ٢٠٢ ، فاضطر اكليمنضوس

إلى أن يعلق تدريسه وينعزل في آسية الصغرى ، لدى تلميذه اسكندر القبادوقي . وهناك مات بين سنة ٢١١ و ٢١٦ .

لقد وصفه المؤلفون القدماء بالقديس. لكن البابا بينيد كُتُوس الرابع عشر حذف اسمه من ثبت القديسين الرومانيين ، لا لما ورد عنده من أخطاء في العقيدة ، بل لأنه ، حتى القرن الحادي عشر ، لم ينله تكريم قط من السلطات الكنسية المحلية .

أما الصفة البارزة في تعليمه ، فكانت اهمامه بالأمور الحلقية ورغبته في دفع الناس إلى المثل العليا . ولا شك أن هذا التوجيه الأخلاقي كان قائماً على تقوى مسيحية ثابتة دعائمها ، لكن اكليمنضوس يبحث عن هذه الدعائم في الفلسفة اليونانية خاصة ، مثل القديس يوستينوس . فيكثر من ذكر المفكرين اليونانين الوثنين إكثاراً مفرطاً ، بحيث يبرز تفكيره غامضاً قائماً على جمع من أصول مختلفة لم ينسجم بعضها مع بعض . ويسير أسلوبه سهلاً مرناً ، ولكن خلوه من التأليف المحكم عول بين القارئ وبين أن يتبع الفكر في التوائه وانسيابه بين الاستشهادات والاستطرادات .

على أن اطلاع اكليمنضوس على الأدب اليوناني القديم أتاح له أن يكون هو السابق إلى إبراز العلاقات بين الفلسفة والدين المسيحي، بين العقل والإيمان . وذلك لغاية كانت تربوية وأخلاقية أكثر مما كسانت تهدف إلى الرد والدفاع ، أو إلى وضع الأسس لعلم لاهوتي . ولقد أدى هذا الانفتاح ، مهما كان طابعه ، بالاسكندرية إلى أن تصبح المركز الثقافي المسيحي الأول ، وتتقدم ، من هذه الناحية ، على المراكز الشرقية الأخرى كلها ، في أواخر القرن الثاني وأوائل القرن الثالث . ولقد قيل : إنه ، منذ ذلك العهد ، إن كانت روما من العالم المسيحي كبده الحي ، فإن الاسكندرية إنما كانت قلبه النابض . والفضل في كل

ذلك يعود إلى اكليمنضوس ، فهو الذي وجه نظر المسَيحيين المُثقفين في القرن الثالث إلى تلك الآفاق الإنسانية الواسعة .

أما أور يجينيس فولد في مصر ، في الاسكندرية ، نحو سنة ١٨٥ ، من عائلة مسيحية . وكان أبوه ، القديس ليونيداس ، أستاذه الأول . فلم يكتف بأن يعلمه الآداب والأمور الدنيوية ، بل لقنه أيضاً الكتاب المقدس وحمله على أن يحفظ في لوح القلب الكثير من الوحي المسيحي . فنشأت عنده رغبة قوية في الاستشهاد ، غدا يحض عليه أباه الذي كان قد أسر في سبيل الإيمان أثناء اضطهاد الامبراطور سيبتيموس سفيروس للمسيحيين . ولقد حاول أن يتعرض للاستشهاد غير مرة ، حيى اضطرت أمه إلى أن تخفي ثيابه في منزله لكي لا يغادره .

كان ، في أول أمره ، يدرس الصرف والنحو ليعين عائلته في معاشها . لكن مطاردة المسيحين في زمانه ، ولا سيا رجال الفكر منهم ، أرغمت أسقف الاسكندرية دميتريئوس على أن يعهد إليه تدريس العلوم الدينية في مدرسة الديدسكاليا وهو في الثامنة عشرة من عمره . فعدل أوريجينيس عن العلوم الديوية ، وانصرف إلى التعمق في الكتاب المقدس ، وإلى تحضير المرشحين للمعمودية لقبول هذا السر . ثم سافر إلى روما في سنة ٢١٧ ليتعرف «على كنيسة الرومان العريق تاريخها» . غير أن الفترة الحاسمة من حياته إنما تقع في سنة ٢١٥ ، يوم أحس أوريجينيس بالاقبال العظيم على المدرسة الدينية التحضيرية ، وبحاجته إلى المزيد من التعمق في الكتاب المقدس . فكلف تلميذه هيرقلاس بمواصلة العمل في هذه المدرسة ، وعزم هو على عمل كان قد سبقه إليه القديس يوستينوس في روما ، وبتنتين واكليمنضوس في الاسكندرية . وهو أن يفتح مدرسة خاصة «للتعليم العالمي» ، لا تكتفي بأن تضمن للجميع علماً دينياً محضاً يقي الناس شر «الهرطقة» والضلال ، بل تسعى

إلى استخدام كل ما تنطوي عليه العلوم الدنيوية والفلسفة اليونانية من طاقات فكرية يعول عليها لاثراء الابانات العقدية المسيحية على الصعيد الإنساني . وإنمــا اشتهر أوربجينيس بهذا التعليم المنفتح على ميادين الفكر على اختلاف أنواعها : فكَّان تعلماً يقصد منه ، قبل كل شيء ، مزيد النفاذ إلى أسرار الكتاب المقدس ، ولكنه يتناول في الآن نفسه ، لتأمين هذه الغاية ، الهندسة والموسيقي والنحو والخطابة والفلك ، ولا سما الفلسفة على اختلاف مذاهبها . فاضطر أن يقوم برحلات عديدة إلى مختلف المنــاطق الداخلة في الامبراطورية الرومانية ، ومنهــا انطاكية وفلسطين وجزيرة العرب ، سواء أكان ذلك ليزيد علمه واطلاعه سعة وعمقاً ، أم ليلبي الدعوات التي توجه إليه من قبل بعض الشخصيات البارزة المشهورة يومذاك ، ولا سها هؤلاء الذين كانت تستهومهم الأديان الوثنية الشرقية إلى نوع من التلفيق الديني مضن للشعور الديني مقيت . ثم حدثت فتنة في الاسكندرية ، بين سنة ٢١٦ – ٢١٨ . فغـــادرها أوريجينيس ، وأقام في فلسطين . وهناك دعاه أسقفا القيصرية والقدس ، بالرغم من كونه علمانياً ، إلى أن يحطب في كنائسها ، ليس في المرشحين للمعمودية فقط ، بل في المؤمنين أيضاً . فاحتج دمتريبُوس ، أسقف الاسكندرية ، على هذا التصرف غير الشرعي ، وطلب من ولده الروحي أن يعود إليه ، فأسرع هذا إلى الخضوع والطاعة .

فأخذ أور بجينيس ، منذ ذلك الحين بالكتابة والتأليف متوخيا منها نشر آرائه . وما أكثر ما كانت مؤلفاته ، تناول فيها العلم في مختلف ميادينه . كان هو ذاته قد هدى إلى الإيمان المسيحي رجلاً غنياً ذا نفوذ واسع في الامبراطورية ، اسمه أمبيروزيوس . فجعل هذا تحت تصرفه عدداً ضخماً من المختزلين والناسخين ، وحصل له على كل كتاب عتاج إليه في أبحاثه . فظهر نحو سنة ٢٣٠ مؤلفه الضخم في اللاهوت وعنوانه «في الأصول» الذي كان قد باشر وضعه في السنة ٢٠٠

تقريباً . وسرعان مــا امتدت شهرة أوريجينيس إلى المعمورة كلها بعد ذلك .

ثم وقع بينه وبين أسقفه خلاف منعه من أن يواصل عمله التأليفي . وكان قد سافر إلى فلسطين نحو سنة ٢٣٠ ، فرسمه أسقفا القيصرية والقدس كاهنا في كنيستيها ، وهو معروف بأنه خصي . لكن القوانين في هاتين الكنيستين لم تحرم من رسم الحصي كاهنا ، مثلها كان الامر في الاسكندرية والكنائس الأخرى . فمنعه أسقفه دمتريوس من التعلم ، بعد عودته إلى الاسكندرية ، معللا هذا المنع بنقض أور بجينوس للقوانين والأحكام وبخروجه عن قواعد الإعمان في طائفة من آرائه ، ربما كان قد عرض لها في كتابه «في الأصول» . ولاشك ان القديس هيرونيموس كان مفرطاً في قوله ، عندما نسب موقف أسقف الاسكندرية إلى مجرد الحسد .

ومها كان من أمر ، فإنه طرد من الاسكندرية . فلجأ إلى الأسقفين اللذين كانا قسد رساه كاهناً في فلسطين . وهناك أسس مدرسة لتعليم اللاهوت فاقت مدرسة الاسكندرية شهرة ، وجذبت إليها أنبه العقول يومذاك ، مثل غريغوريوس صاحب الكرامات وغيره . وبقي أور بجينيس يعلم فيها عشرين سنة بعد ذلك . وهنا أتم المؤلفات الضخمة التي كان قسد باشر وضعها في الكتاب المقدس ، نقداً وشرحاً ، وفي علم اللاهوت والدفاعيات والزهديات . أما مؤلفه الأهم في الكتاب المقدس فهو المشهور بالعنوان اليوناني «الإكثر بلا» ، أي «الازائية السداسية» . وهذا العنوان هو عبارة عن أن الكتاب يشتمل على نسخ ست لانص المقدس ، معروضة في ستة حقول متوازية ، يستطيع القارئ أن يقارن بينها بنظرة واحدة شاملة .

لم يفت أوربجينيس حتى شرف المحنة في سبيل الإيمان . فاضطهد

وأسر في أيام الأمبراطور دسيوس، ولكنه لم يتم له أن بموت شهيداً، بل توفاه الله سنتين أو ثلاث سنوات بعد ذلك . مات في صور بين سنة ٢٥٣ و ٢٥٥ ، وبقي ضريحه هناك مزاراً ، زمناً طويلاً . ولم يكن قط محط اكرام جمهوري محاط به على أنه قديس .

عرف أور بحينيس بلقب «الرجل الفولاذي» لثباته في أبحائه واستشهاده . لكن سعة علمه طغت على عمق تفكيره ، ومنعته كثرة معانيه من اتقان أسلوبه ومبناه . ذكر له بعضهم ٢٠٠٠ مؤلفاً ، وبعض آخر ٢٠٠٠ ، وغيرهم ٢٠٠٠ . ومها كان من أمر فإن معزام مؤلفاته أتلف ولم يبلغنا ، لسبب كثرة هذه المؤلفات ، وخاصة لسبب ما فالها من تكفير وتحريم . وكان اللاتين أخف نقمة عليه من اليونان الشرقيين ، فلا غرو إذا كان أغلب ما وصلنا منه إنما وصلنا مرجماً إلى اللاتينية في القرنين الرابع والحامس . وهو يساوي نصف ما وضع على نحو التقريب . ولقد قر التقليد المسيحي عيناً بشروح الرجل في الكتاب المقدس وبمواعظه . وهو يظهر فيها كاهناً غيوراً على النفوس ، بالغاً من الورع والتقوى ذروتها . وحسبنا هذا تغطية لما ورد عنده من أخطاء عقدية تعود إلى عدم توافر الاصطلاحات الدقيقة ، أكثر مما تعود إلى صحة عقيدته بالذات .

غريغوريوس ذو الكرامات (٢١٣ – ٢٧٠ تقريباً) . ولد في مدينة القيصرية الجديدة من اقليم البُنْطُس في الشال الشرقي من آسية الصغرى . وهو من عائلة وثنية غنية . أنهى دروسه الأدبية والقانونية في بلدته ، وقصد ببروت ليزيد اختصاصه في القانون . لكن أسباباً عائلية اضطرته إلى المرور في قيصرية فلسطن (٢٣٣) ، حيث التقى بأوريجينيس ، فلزمه لزوم طالب العلم لأستاذه ، وبقي معه حتى سنة ٢٣٨ . ثم رجع إلى بلدته وكان أول أسقف عليها . بلغنا منه «عقيدة» وجيزة تدل

على دقة تمييزاته الفلسفية في الفلسفة واللاهوت .

ويونيزيوس الاسكندري ، الملقب «بالكبر» . ولد بين سنة ١٩٠ و بحث و ٢٠٠ من عائلة غنية ، ثم اهتدى إلى المسيحية بعد اطلع و بحث طويلين ، وسمع عن أور بحينيس في مدرسة الديدسكاليها . مُعين رئيساً على هده المدرسة عندما خلف هر قبلاس الأسقف دمتريوس على كرسي الاسكندرية سنة ٢٢٣ . وبقي في هذا المنصب حتى محينته بدوره في سنة ٢٤٨ ، خلفاً لهر قبلاس . ثم نفي عن مدينته في عهد الأمبر اطور فاليريانوس ، وعاد إليها في سنة ٢٦٢ . فانصرف في عهد الأمبر اطور فاليريانوس ، وعاد إليها في سنة ٢٦٢ . فانصرف على أنهم وجوه أو أحوال بها يظهر الله للنظر ، ومن هنا تسميتهم و بالوجهيين ، أيضاً . لكنه أخذت عليه بعض صيغ في التعبير عن الثالوث ، فاضطر إلى أن يشرح موقفه وأقواله في كتاب وجهه إلى بابا روما القديس دينونيزيوس . مات بعد سنة ٢٦٤ بقليل ، مكرماً وما القديس دينونيزيوس . مات بعد الله والعقيدة الصحيحة في مدينته ، بالرغم من بعض اللبس الذي طرأ على تعاليمه اللاهوتية .

أما القديس أثناسيوس فهو بن العظاء من أعظمهم ، ولا بُد أن نطيل الوقوف عند ترجمة حياته فنروبها بشيء من التفصيل في مراحلها . ولد الرجل نحو سنة ٢٩٥ في مصر ، وربما كانت ولادت في الاسكندرية . نشأ في أسرة عريقة كفلت له التربية الصحيحة ، فتآلفت عنده الثقافة الإنسانية الواسعة مع الإيمان المسيحي الأصيل . وما أن رسم شهاساً إنجيلياً في سنة ٣١٨ ، حتى ألحقه بطريرك الاسكندرية القديس الكستندريس به أميناً على أسراره . فوضع منذ ذلك الحن مقالات في الرد عن الإيمان ، تدل على اههامه البالغ وتمسكه الشديد بقضية المسيح وكلمة الله المتأنس ، وهي القضية التي وجدت فيها حياته صيغتها ،

إذ أن تاريخه مندمج اندماجاً تاريخياً «بالهرطقة» الآريانية التي نشأت من مذهب آريوس .

لا ندري ما هو الدور الذي قام به القديس أثناسيوس بالذات في بجمع نيقية المسكوني الأول (سنة ٢٣٥). والواقع أنه كان إلى جانب بطريرك الاسكندرية يومذاك ، وهو ما يزال شهاساً إنجيلياً . ثم إن أساقفة مصر لم يفتهم ، في كتاب وجهوه إلى أساقفة العالم المسيحي ، بعد خمسة عشر عاماً ، أن يذكروا هؤلاء الأساقفة ، « بموقف أثناسيوس الحاسم في وجه الآريانيين الكفرة في المجمع المنعقد في نيقية » . فعرضه ذلك إلى حقدهم ونقمتهم منذ ذلك الحين . وربما أتيح له أن يتكلم إلى جانب الأساقفة المجتمعين هنالك . ومها يكن من أمر ، فإن الآراء ، لدى موت القديس الكشند رئس ، سنة ٣٢٨ ، أجمعت على تعيين الناسيوس خلفاً له . فرسم أسقفاً وبطريركاً على الاسكندرية في ٧ حزيران من السنة ذاتها .

بقي القديس ٤٥ عاماً في هذا المنصب (٣٢٨ – ٣٧٣) ، وهي مدة نستطيع أن نوزعها إلى فترات ثلاث غير متساوية ، يتخلل كلاً منها زمان نفي فيه أثناسيوس مرة أو مرتين عن مدينته .

١) فترة جهاده الأول في عهد الامبراطور قسطنطين ( ٣٢٨ – ٣٣٧) .

٢) فترة جهاده وقد أدرك معظمه في عهد الأمبراطور قسطندس الثاني
 من سنة ٣٣٧ – ٣٦١ .

٣) فترة الجهاد الأخير والانتصار بعد عهد قسطندس الثاني (٣٦١ – ٣٧٣) .

كل هذا الجهاد إيما كان يدور حول تلك القضية التي أشرنا إليها ،

وهي قضية العقيدة المتعلقة بالمسيح إلهاً وإنساناً في آن واحد والتي كان مجمع نيقية المسكوني قد قررها . ولذلك أصبحت حياة أثناسيوس مقرونة بتاريخ هذا المجمع ونتائجه في الأبحاث المخصصة لفكر آباء الكنيسة في القرن الرابع . هذا ولقد توفي القديس اثناسيوس في ٢ أيار سنة ٣٧٣ وكان من الأساقفة الأول الذين اعتبروا قديسين ، ولو لم يستشهدوا في سبيل الدفاع عن الإيمان .

## صفحة ٢٤

يوحنا فو الفم الذهبي أو الذهبي الفم . هو من أئمة مدرسة انطاكية الدينين وأعظمهم . وليد في انطاكية عو سنة ٣٤٥ من عائلة وجيهة ، ونشأ يتم الأب . فكفلت له أمه تربية مسيحية منفتحة إلى ثقافة إنسانية واسعة تلقاها عن أشهر أساتذة زمانه في الخطابة والفلسفة والقانون . وترهد منذ سنة ٣٧٧ ، لكنه انعكف في منزله ليبقى إلى جانب أمه . ثم حاولوا ، في سنة ٣٧٧ ، أن يرسموه أسقفا ، ففر هاربا ، حتى كانت وفاة أمه في سنة ٣٧٧ . فغادر بيته إلى الجبال المجاورة لانطاكية طالباً التنسك هنالك في الكهوف والمغاور . فأبلى صحته بالرياضات الروحية واضطر إلى الرجوع إلى مدينته ، سنة ٣٧٨ . وضع ، في هذه الفترة من حياته ، معظم مؤلفاته غير الخطابية ، وهي تدور كلها حول الحياة الرهبائية والتبتل . ولدى عودته إلى انطباكية ألف حول الحياة الرهبائية والتبتل . ولدى عودته إلى انطباكية ألف المقالة في والكهنوت ، يبين فيها عن رغبة في الخروج من حياة المشاهدة والتأمل المحضة إلى حقل العمل الرسولي والتبشيري . فرسمه المشاهدة والتأمل المحضة إلى حقل العمل الرسولي والتبشيري . فرسمه فلافيانوس ، خلف مكلاتيوس شاساً إنجيلياً في سنة ٣٨١ ، ثم رسمه فلافيانوس ، خلف مكلاتيوس ، كاهناً ، في سنة ٣٨١ ، ثم رسمه فلافيانوس ، خلف مكلاتيوس ، كاهناً ، في سنة ٣٨١ .

( ٣٨٧ – ٣٩٧) . كان يعظ في كل كنائس المدينة ، وكل يوم من أيام الصوم ، متوجّهاً بوعظه إلى المؤمنين كلهم ، ولو وجب عليــه أن نخصص بعض مواعظه للمرشحين للمعمودية . ولقد أصاب نجاحــــاً باهراً ونفوذاً عظيماً في نفوس مستمّعيه ، خاصة أثناء الأزمة التي نشأت عها تُعرِف « بحادث التماثيل » . كان سكان انطاكية قد ضاقوا ذرعـــاً بالضرائب المفروضة عليهم ، فانقلبوا ، في أواخر شباط من السنة ٣٨٧ ، على تمــاثيل الامبراطور وأفراد عائلته محطمونها . ولم يلبثوا أن شعروا بسوء العـاقبة ، فملك اليـأس عليهم أمرهم ، وخرج بطريركهم فُلافْيانوس إلى القسطنطينية مستعطفًا مسترحهاً . وبقى يوحنا في مدينته نخطب في النــاس ليرد الأمل إلى قلوبهم ، ويذكّرهم بضرورة التوبة إلى الله . لقد بلغنــا إحدى وعشرون موعظة ، تدور كلُّـهــا حول هذا الموضوع ، وعُرِفت بعنوان « المواعظ حول البائيل » . إلى أن رجع البطريرك ناجحاً في مسعاه ، فوقعت بين الواعظ ومستمعيسه أواصر الثقة المتبادلة ، يستطيع هو أن يحدّثهم بما يشاء ، وإذا هم يتقبلون منه كل قول يصارحهم بــه . ظن ، أول الأمر ، أنــه من الواجب عليه أن نخصص مواعظه للرد على الهراطقة ، لكنه سرعمان ما أحس بضرورة توجيه المؤمنين توجيهاً خلقياً مركزاً على الكتـــاب المقدس . فأخذ بهذا المنهج منذ سنة ٣٨٨ ، وبقي عليه حتى سنة ٣٩٧ ، يوم ُعيّن بطريركاً على القسطنطينية . كان ذلك في سنة ٣٩٧ ، بإيعاز من الخصى أوتْروبُوس ، صاحب النفوذ الواسم في بـــلاط القسطنطينية يومذاك . ولقــد اضطروا إلى أن نخطفوا الَقديس خطفــاً من انطاكية . وكان ثريوفيلوس ، بطريرك الاسكندرية ، يريد لأحد أصحابه هذا المنصب ، ولكنه رسمه على مضض ، وهو يتريث الظروف التي تتيح له أن يتخلص منه .

أما يوحنا ، فسرعان ما أقبل على اصلاح ما لم يكن 'بد" مسن

اصلاحه في رعيته: فأرغم حاشية قصره البطريركي على حياة التقشف البعيد عن كل ترف ، ومنع الكهنة من استغلال الأوقاف لمصالحهم ، وحرم المتبتلات المتعبدات السكنى في أديرة يأوي إليها الرجال ، وفرض على الأرامل حياة تقيهن الطعن في سمعتهن ، وأعاد النظر في تنظيم الأوقاف فردها إلى غايتها الأولى وهي غاية بر واحسان . ولم ينس التوجيه الأخلاقي الذي كان قد أخذ به في انطاكية ، فواصل عمله في منصبه الجديد ، ملقياً المواعظ في هذا الموضوع ذاته ، مستلها الكتاب المقدس دائماً لمقاصده ، ملبياً دعوة كل أسقف من أساقفة آسية الصغرى يستنجده لانعاش الحياة الدينية .

وبقيت الحياة هكذا مع القديس حتى نكب أوتروبكس وليه ، وفقد حظوته في البسلاط الامبراطوري . وكان يوحنا قد اصطدم به غير مرة ، ولا سيا عندما حاول الحصي إبطال حق لجوء المستغيثين إلى الكنائس . وهو حق استفاد منه الرجل ، هو ذاته ، إذ كانت تطارده السلطات . فذكره البطريرك بالأمر وعظته «حول نكبة أوتروبكوس» سنة ٣٩٩ . وأخد خصوم القديس يوحنا يأتمرون به ويتهمونه بالنقمة على الأغنياء والأثرياء ، وهو لا يريد إلا أن ينكر من الغني الظلم الذي قد يسوق إليه . فتشكلت عليه عصابة التفت حول الأمبراطورة أود كُسيا علوه اللدود ، التي كان قد عابها علناً على ظلم بدا منها . وساءت علوه اللدود ، التي كان قد عابها علناً على ظلم بدا منها . وساءت العلاقات بين القصر البطريركي والبلاط الامبراطوري في سنة ٤٠١ . من الفتور ، حتى وصل «الأخوة العظام» إلى القسطنطينية في سنة ٤٠١ ، فوقعت الكارثة ، وحكم على القديس بالعزل عن منصبه والنفي عن مدينته .

كان هؤلاء «الإخوة العظام» من أتبساع أوريجنيس ، الـــذين طاردهم ثييُوفيلوس ، بطريرك الاسكندرية المشار إليه آنفاً. فلجؤوا

إلى القسطنطينية . أما يوحنا فأنزلهم في مدينته ، من غير أن يسمع لهم بالمشاركة في الحفلات الدينية أو يصغي إلى شكاوبهم على ثيرُوفيلوس . لكنهم أوعزوا إلى البلاط الامبراطوري بأن يأمر بطريرك الاسكندريسة بالحضور إلى القسطنطينية ليبرئ ذاته أمام بطريركها (سنة ٤٠٣) . فأشار ثيوفيلوس إلى القديس إبيفانوس ، رئيس أساقفة قبرص وخصم الأوربجينين الأشهر ، أن يسبقه إلى عاصمة الامبراطورية . ففعل الرجل، ولكنه عرف الحق هناك ، فانسحب قائلاً للأساقفة الذين أقبلوا للترحيب به : «أدع لكم المدينة والبلاط والمهزلة . أما أنا فقافل راجع ، . إلا أن أعداء القديس ما زالوا يتربصون به الدوائر مع أود كسياحي . إذا وصل ثيوفيلوس ، جمع سنة وعشرين أسقفاً في «قصر السنديانة»، أذا وصل ثيوفيلوس ، جمع سنة وعشرين أسقفاً في «قصر السنديانة»، في جوار خلقدونة ، وحكم عليه حكا غيابياً . فعزله الامبراطور ونفاه . أم لم يلبث أن أمره بالعودة خوفاً من هياج الشعب . فرجع القديس وكان استقباله من العظمة بحيث لم يفكر أحد بجمع مجمع ينقض حكم ما جرى في «قصر للسنديانة» .

لكن السلم لم يستنب إلا شهرين ، عرفت أود كسيا بعدها أن تتخلص من القديس نهائياً . فدلها ثيوفيلوس على الطريقة المثلى للوصول إلى هدفها وهي الأدعاء بأن حكم «قصر السنديانة» لم ينقض بمجمع آخر . فعزل يوحنا للمرة الثانية (سنة ٤٠٤) ، ورفض أولا أن يغادر قصره ، ثم اضطر إلى الانسحاب في ٢٠ حزيران من السنة ذاتها . ونفي إلى برج «قُوقُوزا» في أرمينية الصغرى ، ثم إلى جبال القوقاز . ومات في طريقه ، في «تومانا» ، من أعال اقليم البنطس ، يوم ١٤ ايلول سنة ٤٠٠ ، من المشاق التي كان قد كابدها في سفره . وكان البابا إنوشينسيوس الأول قد عارض نفي القديس بشدة . فأصر على الامبراطور أن يبرئه من التهم التي اتهم بها . وما زال أنصاره اليوحنيون» بالسلطات حتى أعادوا جمانه إلى القسطنطينية باحتفال «اليوحنيون» بالسلطات حتى أعادوا جمانه إلى القسطنطينية باحتفال

عظيم ، وذلك في عهد الامبراطور تيودوسيوس الثاني سنة ٤٣٨ . كان القديس يوحنا رجلاً زاهداً ، يأخذ من الفلسفة على حذر ، صاحب بيان مشرق حمل الناس على أن يطلقوا عليه لقب «الذهبي الفم» ، يجمع إلى حياة المشاهدة العمل الرسولي والتبشيري . ولكنه عرف خاصة بمقدرته على توجيه النفوس وارشادها . أما القبادوقيون أو القابادوقيون الغابادوقيون الغابادوقيون الغابادوقيون الغابادوقيون الخوه ، وغريغوريوس النازينزي صديقها ، الذين أسلفنا الحديث عنهم على أن نعود لترجمة حياتهم وشخصيتهم بشيء من التفصيل .

#### صفحة ٢٦

أما القديس كيرلس فكان بطريرك الاسكندرية من سنة 18 إلى . ولقد شاءت العناية أن يتجلى فيه الرد عن وحدة الأقنوم في المسيح كما تجلى في سلفه القديس أثناسيوس ، الدفاع عن لاهوت المسيح . وهو من أعظم اللاهوتين الذين نبغوا في الكنيسة اليونانية بعد أور بجينيس . وليد نحو سنة ٣٥٥ ، وكان ثيوفيلوس عمه ، فألحقه به واصطحبه إلى «قصر السنديانة» حيث حكم على عزل القديس يوحنا الذهبي الفم ، كما أشرنا سابقاً . ولا ندري الدور الذي قام به كرلس يومذاك . وعندما خلف عمه ، أظهر مثله قسوة في الحكم أخذت تلين شيئاً فشيئاً على مر الزمان . اشتهر خاصة بالرد على مذهب نسطور وأنصاره . وهو الذي سر أعال مجمع أفسس المسكوني المنعقد لتكفير وأنصاره . وهو الذي سر أعال مجمع أفسس المسكوني المنعقد لتكفير التي اقترحها في العذراء وأقنوم المسيح والروح القدس لم تزل على شيء الواحدة من اللبس في الاصطلاحات ، وأدت إلى ظهور القول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، وهو القول الذي ذهب إليه أوتيخيس واليعاقبة من بعيده .

ولذلك لم يوافق عليها الكثير من الأساقفة الشرقين وفي طليعتهم يوحنا الانطاكي ، بطريرك انطاكية . ولكن الرجلين لم يلبثا أن اتفقا على صيغة عرفت بعد ذلك «بعقيدة أفسس» . ثم مات يوحنا الانطاكي في سنة ٤٤١ ، فانصرف القديس كبرلس إلى الاهمام بشؤون رعيايه الروحية وانعياش الحيياة الدينية بينهم معتمداً شرح الكتاب المقدس ، ولا سيا إنجيل يوحنا . وبقي في هذا العمل إلى أن توفاه الله سنة ولا سيا إنجيل يوحنا . وبقي في هذا العمل إلى أن توفاه الله سنة أنصاره المتحمسون ، منطلقين من تعاليمه . على أن هذه النتائج تبينت عند خلفه المباشر د يُوسكُوروس الذي جر الكثير وراءه إلى القول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، فكان اليعاقبة والأقباط .

# صفحة ۲۷

إن ثيود وريطس القورشي هو الممثل الآخر لمدرسة انطاكية ، كما أن القديس كبرلس هو الممثل الآخر لمدرسة الاسكندرية . كان الأول دون الثاني مقدرة في علم اللاهوت وإحساساً بصحة الإيمان المسيحي ، ولكنه فاقه كاتباً وشارحاً للكتاب المقدس . ولد ثيودوريطس في انطاكية نحو سنة ٣٥٣ ، من عائلة وجيهة أتقنت تربيته الدينية والأدبية والفكرية . تلقى علومه في مدارس انطاكية حيث كان نفوذ ثيبُودوروس المصيصي ما يزال مسيطراً . وكان في عدد أترابه نسطور ذاته ، ويوحنا اللهي ما يزال مسيطراً . وكان في عدد أترابه نسطور ذاته ، ويوحنا الانطاكي . أصبح بطريرك انطاكية بعد ذلك وعرفه التاريخ بيوحنا الانطاكي . ثم دخل الدير في العشرين من عمره في سنة ١٦١ ، لكنهم أخرجوه قسراً في سنة ٤٢٦ ، لكنهم أخرجوه قسراً في سنة قورش ، على نهس قسراً في سنة ٤٢٦ ، للهينوه أسقفاً على مدينة قورش ، على نهس الفرات .

وبقي هناك ٣٠ سنة يقوم بعمله الأسقفي ، غيوراً ، مخلصــاً ،

فهدى الكثيرين من الوثنين والهراطقة إلى الاعان الصحيح . لكن هذا العمل لم يمنعه من الوعظ والكتابة ، فوضع المؤلفات الضخمة في شرح الكتاب المقدس والمواعظ والدفاع عن الإيمان وعلم اللاهوت والتاريخ الكنسي . وبلغنا منه أكثر من ٢٣٠ رسالة كان يوجهها إلى أصحابه ، وتعد الآن من خبر المراجع للبحث في المناظرات اللاهوتية في عصره . على أن عمله في هذا الصدد كان يدور خاصة حول المجادلات المتعلقة بالمسيح ، والتي نشأت يومذاك . فلا بد من الوقوف بعض الشيء عند هذه الناحية من شخصيته التاريخية .

عندما ظهرت الردود على مذهب نسطور ، بطريرك القسطنطينية ، اضطر ثيودوريطيس أن يشترك في الجدال اخلاصاً لصديقه أولاً ، ثم اقتناعًا بصحةً موقف الأخبر أيضاً ، في ما يبدو . فنصح نسطور في أن يخضع للبابا سنة ٤٣٠ . لكنه عندما اطلع على كثرة التكفيرات التي كان القديس كبرلس الاسكندري قــد وضعها ، أحس فيهــا شيئاً من هرطقة «الأبوليّنارية» . وكان أصحاب هذه الهرطقة يذهبون إلى أن طبيعة المسيح البشرية لم تكن كاملة ، بل هي منحصرة في الجسد وفي النفس الحسّية ، وأن ُ «الكلمة» حل محل النفس الناطقة الروحية . فرد أسقف قورش على تلك التحريمات، ووقف في مجمع أفسس المسكوني (سنة ٤٣١) . إلى جانب صديقه الآخر يوحنا الانطاكي ، الذي لم يرد أن بحرم نسطور . ثم وضع مؤلفاً ضخماً في الرد على القــديس كيرلس ومجمع أفسس ذاته . مع أنه كان قد ألهم بل كتب بيده ، صيغة عقدية كان يرجى منها أن توفق بين الطرفين المتقابلين . لكنسه رفض أن يوقع عليها في سنة ٤٣٣ ولم يرضَ أن يفعل إلا في سنة ٤٣٥. وبقي مصراً على عدم تحريم نسطور ، بل أخذ ، في سنة ٤٣٨ ، يدافع عن ثيودوروس المصيصي في وجه القديس كبرلس ، الذي كان يرى في **هذا الأخ**ر الأب الحقيقي للنسطورية .

غير أن القول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، أخذ يظهر وينتشر في تلك الأثناء . وكان أصحابه ، وأوتيخيس في طليعتهم ، يدعون الرجوع فيه إلى مجمع أفسس وتعليم القديس كبرلس الاسكندري . فكسان ثيودوريطيس أول من نبه إلى أخطار هذا المذهب ، في سنة ٤٤٧ . فانصبت عليه أحقاد القائلين بالطبيعة الواحدة واستطاعوا أن يصلوا إلى الحكم عليه باعتزال منصبه ، في ما عرفه التاريخ « بملصة أفسس » ، المشار إليها في المتن هنا ، والتي حللنا تفاصيلها في فصلنا المعقود على « تاريخ فكر الآباء » .

هذا وقد عاد ثيودوريطس ، بعد انفضاض المجمع الحلقدوني ، إلى مدينته الأسقفية قورش ، حيث توفي سنة ٤٥٨ ، معلناً أنه ابن الكنيسة البار . وكان تدخله في المناظرات اللاهوتية المختلفة بعيد المدى ، فأدى ذلك إلى ألا يبرأ اسمه من الشوائب . فضمت مؤلفاته ، في الرد على القديس كبرلس ومجمع أفسس ، إلى «الرؤوس الثلاثة» التي حرمت في مجمع القسطنطينية الثاني المسكوني (سنة ٥٥٣) . لكن هذا المجمع لم يمس شخصيته في ذاتها ، ولم يبد شكاً قط في استقامته وحسن نياته .

# صفحة ٣٦

القديس إيرينايئوس. نجد اسم القديس إبرينايوس وارداً لأول مرة في التاريخ في سنة ١٧٧ ، وهو مقيم يومذاك في ليون من أعمال فرنسة المعروفة حينئذ «بالغالة». كان يعمل كاهناً إلى جانب القديس بوتينس، أسقف المدينة . فجاء إليها قوم من مسيحيي آسية الصغرى يحملون كتاباً من أساقفة هذه البلاد إلى بابا روما يشكون إليه نفراً من رعاياهم خرجوا عن الإيمان الصحيح فكفروهم . وهم الآن يطلبون من خليفة

بطرس موافقته على هذا التفكير ، ويكلفون إيرينايوس بأن يرفع إليه الكتاب . فرافى إيرينايوس الوفد من ليون إلى رومة ، واستطاع بذلك أن ينجو من الاضطهاد الذي أصاب مسيحيي مدينته ، وذهب القديس بوتينوس ضحيته .

أما أصل إيريناً يوس فمن آسية الصغرى ، من ذلك الاقليم الروماني الذي كان تُخرج ، مع روما ، «للعالم المسيحي أقطابه» . ولم يكن متعلقاً هنالك بأسقف قط ، بل كان يسمع عن الكثيرين من «الشيوخ» الذين أخلوا مباشرة عن الرسل الحواريين ، وفي مقد متهم القديس بُوليكر بوس ، المتوفى سنة ١٥٥ . وذلك يدل على أنه وليد ، هو ذاته ، بسين سنة ١٢٠ و ١٤٠ . ثم جاء إلى بلاد «الغالة» مع غيره من المبشرين ، الذين قصدوها لنشر الايمان المسيحي فيها . ولا شك من المبشرين ، الذين قصدوها لنشر الايمان المسيحي فيها . ولا شك أنه كان كهلا الضجا عندما قصده وفد أساقفة آسية الصغرى في ليون ، إذ كانت ثقافته الدينية والإنسانية قد اكتمات .

بعد عودته من رومة ، عين خلفاً للقديس بوتينس في الأسقفية على ليون ، فكان خبر الحلف لتمسكه الشديد بالسنة المسيحية ، وولوعه بالكتاب المقدس ، ولأصالة إيمانه ، وسعة علومه . كان مطلعاً على الفكر اليوناني ، أدباً وفلسفة . ولكنه كان يقف من هذا الفكر على حذر ، لأنه يرى فيه مصدر «الأغنسطية» الضالة . على أن ذلك لم يمنعه من البحث في الهرطقات ليرد عليها ويوطد الإيمان الصحيح . فلا غرو إذا اشتهر خاصة بالمؤلفات التي وضعها رداً على الأغنسطية المنتشرة يومذاك انتشاراً هائلاً في بلاد الغالة وإيطاليا والشرق . ولقد بلغنا منه ، في هذا الموضوع ، الكتاب المعروف «بالرد على الهراطقة»، والذي كان عنوانه الأصلي «فضائح الأغنسطية المزيفة والرد عليها» . والذي كان عنوانه الأصلي «فضائح الأغنسطية المزيفة والرد عليها» . أما تاريخ وفاته فإن النقل المسيحي يضعه بين السنتين ٢٠٢ و ٣٠٣ ، ويؤكد القديس هيرونيموس أنه مات شهيداً .

# القبادوقيون

أيطلق هذا اللقب على ثلاثة من الآباء اليونانيين العظام لمتحنسا إلى أسائهم في ما سلف ، وذلك لنسبتهم إلى قبادوقيا ، وهي إقليم من الأقاليم الرومانية في آسية الصغرى ، أصبحت اليوم منطقة تركيبة عاصمتها «قيصيري» . أما الآباء الثلاثة ، فهم القديس باسيليوس والقديس غريغوريوس النيسي . والقديس غريغوريوس النيسي . ولقد وردت الاشارة إليهم غير مرة ، فنريد هنا أن نعرف القارئ بهم تعريفاً كافياً على الأقل .

1) إن أولهم وأعظمهم هو القديس باسيليوس . ولد في مدينة القيصرية التي هي اليوم «قيصري» ، في سنة ٣٣٠ ، من عائلة وجيهة عرف أفرادها بالورع والتقوى . كان أبوه أستاذه الأول ، وتابع دروسه في القيصرية ، ثم في القسطنطينية ، وأكملها في أثينا ، عاصمة الفكر يومذاك ، حيث أقام ه سنوات على الأقل . وهناك توثقت بينه وبين غريغوريوس النازينزي ، الذي كان قد عرفه في القيصرية ، صداقة وطيدة لزمتها طوال حياتهها .

بعد أنهاء دروسه رجع إلى مدينته وفيها وفق بتعليم فن الخطابة بنجاح، حتى هدته أخته إلى الحياة المسيحية الكاملة ، فطلب المعمودية وعمد نحو سنة ٣٥٧ .

ثم فكر بأن يتنسك ، فزار مصر وسوريا وبلاد ما بين النهرين ، ليطلع على أساليب الحياة الرهبانية ، ثم عداد إلى بلاده ، وأسس ديراً في القيصرية الجديدة في اقليم البنطس . والتحق بــه عدد كبير من الرجال فوضع لهم القدانونين ، الأكبر والأصغر ، اشتهر بهما على أنه منظم التنسك الشرقي . وكان قد خصص في هذين القدانونين ، إلى جانب الأعال اليدوية ، وقتداً للدرس والمطالعة ، فجمع لذلك

منتخبات من مؤلفات أوربجينيس ، وهو عمل ساعده فيه صديقــه غريغوريوس النازينزي ، الذي كان قــد أقام معه مدة في ديره ، سنة 770 .

ثم دعاه أسقف القيصرية الجديد ، أوزيبيوس (٣٦٢ – ٣٧٠) إلى مساعدته في أسقفيته ، ورسمه كاهناً سنة ٣٦٢ . فأخذ نفوذه يرسخ ، بحيث أثار حسد الأسقف . فاضطر إلى الرجوع إلى الدير . لكن الأسقف لم يلبث أن دعاه إلى العودة إليه ، نحو سنة ٣٦٥ ، واتخذه مستشاراً في خلافه مع الأمبراطور فالنس الآرياني ، بل تركه حر التصرف في تدبير شوون الأسقفية . ولم يمنع هذا كله باسيليوس من مزاولة حياته الرهبانية ، حتى أنه باع كل أرزاقه ليغيث الذين حلت بمم مجاعة سنة ٣٦٥ . ومات أوزيبيوس في سنة ٣٧٠ ، فعين باسيليوس خلفاً له .

واستسلم حينند إلى عمل رعائي كانت عظيمة جدواه ، لأنه جاء سديداً ثابتاً ، قوياً شديداً ، محتلفاً متنوعاً . نظم الحياة الرهبانية في قبادوقيا واقليم البنطس ، وحدد للكهنة وللمترشحين للكهنوت مراتبهم ووظائفهم ، ووضع للعبادات الدينية الرسمية قانوناً محكماً ، ووسع مؤسسات البر والاحسان بحيث كادت المدارس المهنية ودور اليسامي والمستشفيات ودور الرياضة الروحية تشكل مدينة بأسرها في جوار مدينته الأسقفية . ولم يمنعه ذلك من الوعظ والتوجيه الديني ، بجود بها على رعاياه في كل سائحة . فأحرز بكل ذلك ، في القبادوقيا والأقاليم المتاخمة ، فقوذاً هائلاً ، ربما كان هو الدافع الذي حمل الأمبراطور الآرياني فقالنس على أن يقسم تلك المنطقة إلى اقليمين . وحاول باسيليوس أن يدافع عن حقوق كنيسته ، فعين في أقاصيها أخاه غريغوريوس أسقفاً على بلدة نيساً وصديقه غريغوريوس النازينزي أسقفاً على بلدة ما على عد مين ولكن هدا الأخير لم يكترث لمنصبه الجديد ، على حين سازيم . ولكن هدا الأخير لم يكترث لمنصبه الجديد ، على حين

أن الأول لم يكن رجل ادارة ، فلاقى في أسقفيته صعوبات أقلقت باسيليوس .

غير أن القديس كان أيضاً إماماً معلماً ، أشهر منه أسقفاً مدبراً . وهو الذي ترأس الجهاد مع الآريانيين والآريانية التي كانت قد انتشرت انتشاراً هائلاً في كنائس الشرق يومذاك . ولقد ساعده نفوذه الواسع وعلمه المشهور على أن يوفق بين الصيغ العقدية المختلفة ويؤلف بين القلوب المتدابرة .

رفض أولاً أن يرضخ لتحكمات الأباطرة في ما يتعلق بصحة الإيمان. وهو في ذلك مع القديس أمبروزيوس ، المثال الأعلى للأسقف الغيور الذي ينود عن حمى الكنيسة في وجه السلطات الزمنية الدنيوية وتدخلاتها في الشوون الروحية الدينية . ولقد أعلن الأمبراطور فالنّس يوماً عن استيائه من تصلب القديس ، فقال : «لم يكلمني أحد بهذه الجراءة حتى الآن » . فأجابه القديس على الفور : «ذلك لأنك ربما لم يتأت لك حتى الآن أن تواجه أسقفاً » .

ثم راح محاول الجمع بين الكنائس المنشق بعضها عن بعض ، داعياً إلى الاتفاق على الصيغة الصحيحة للعقيدة . ولاقى من المشاق ما لاقى ، في محاولته الحاصة للجمع بين روما وانطاكية المنشقة عنها حينئذ . وانتهى الأمر بأن رضي البابا القديس دامازيوس أن يساعده في مسعاه مساعدة كلية . ووصل إلى النتيجة الحاسمة . لكنه لم يكتب له أن محضر المجمع المسكوني الثاني الذي أكد انتصاره في القسطنطينية (٣٨١) ، بل مات في أول كانون الثاني سنة ٣٧٩ .

عرف تاريخ الكنيسة قديسنا باللقب « باسيليوس العظم » ، وعدتــه

الكنيسة في مقدمة أئمتها «المسكونيين». كان القديس أثناسيوس مجاهداً عنيفاً ، والقديس يوحنا الذهبي الفم عالماً بارعاً في «علم القلوب». أما القديس باسيليوس فإنه امتاز بالتوازن أسمى ما يكون بين أشلا المواهب تبايناً . فلقد جمع في شخصيته بين البراعة في الادارة التي اشتهر بها الرومان وبين النفاذ في الفكر الذي عرف به اليونان . فبدا ، في الآن نفسه ، رجل فكر وعمل من الطراز الرفيع . كان مؤمناً قوي الإيمان ، ولكنه كان مع إيمانه ، يحب الفلسفة والأدب ، ولم يتردد في استخدامها استخداماً واسعاً في سبيل العقيدة وصوغها صوغاً بعميلاً صحيحاً . واشتهر بالحطابة فحلى بها مواعظه . وهو ما يزال جميلاً صحيحاً . واشتهر بالحطابة فحلى بها مواعظه . وهو ما يزال الآن ، بين آباء الكنيسة اليونانية ، المشال الأعملي للأدب الإنساني الكلاسيكي الرائع .

الما القبادوقي الثاني فهو غريغتوريوس المعروف بالتازيتنوي ، بالرغم من أنه لم يولد في نازيتنزا ، بل في بلدة مجاورة اسمها آريتنزا . كما أنه لم يكن هو الأسقف على تلك المدينة ، بل أبوه الذي عين في هذا المنصب بعد موت زوجته . وليد غريغوريوس نحو سنة ٣٣٠ ، ورباه والداه تربية مسيحية كاملة بلون أن يعملوه ، لأنه هكذا كانت العادة المألوفة يومذاك . ثم تلقى العلم في مدرس قيصرية فلسطين والاسكندرية ، وأكمله أخيراً في أثينا ، حيث لم يلبث صديقه باسيليوس أن لحقه . لكنه بقي في أثينا بعد انتهاء دروسه ، وأخذ يعلم فن الخطابة هناك . حى إذا كانت السنة ٣٥٩ ، قفل راجعاً إلى القبادوقيا بلاده ، وانضم إلى صاحبه في عزلته وتنسكه . وغدا الرجلان يضيفان بلاده ، وانفم إلى صاحبه في عزلته وتنسكه . وغدا الرجلان يضيفان بكتاب مختارات من مولفاته نشراه ، نحو سنة ٣٦٠ ، بالعنوان اليوناني وفيلوكليا ، وهو كتاب يدل على إعجا بها المشترك لإمام القرن الثالث الميلادي .

ثم ما هي إلا ووالد غريغوريوس يدعو ابنه إليه ، ليساعده في شؤون أبرشيته . وبقي الولد مخلصاً إلى جانب أبيه حتى وفاته سنة ٣٧٤ . لكن هذا لم يمنع غريغوريوس من أن يشعر بشيء من الاستياء عندمـــا ألح عليه والده بأن يرضى أن يكون كاهناً ( نحو سنة ٣٦٢). ونزل مكرها عند طلب أبيه ، ثم فرّ لاجناً إلى صديقه باسيليوس ، في اقليم البنطس . ولم يرجع إلى نازِيَنْز ا إلا ليساعد الأسقف الشيخ على اخمأد فتنة كانت قد وقعت في أبرشيته . كان هذا الأخبر ضعيف الاطلاع على الدقائق اللاهوتية ، إذ أنه اهتدى كهلاً إلى الإنمان المسيحي ، ثم رسم أسقفاً بعد ذلك بقليل . وحمل غريغوريوس أباه على وضع صيغة صحيحة الإنمان ، فعادت الأمور إلى نصابها نحو سنة ٣٦٤ . "ثم أراد باسيليوس أنَّ ينشي أبرشية جديدة في منطقته ، ليمنع الأمبراطور من بها . فرغب إلى صديقه أن يرضى بأن يرسم أسقفاً لهذه الغاية ، فقبل هذا مكرهاً دائماً . ثم لم يلبث أن فُرّ هارباً إلى عزلتمه وهو يبكي حريته المفقودة . أجل ، إنه غفر بعد ذلك لباسيليوس ما بَدَرَ منه نحوه ، ولكنه بقي متألماً من الضغط الذي أحرج بـــه حينذاك . والمحتمل أنــه لم يتوجه قط إلى الأبرشية التي ُعيَّن عليها أسقفاً .

بعد وفاة أبيه في سنة ٣٧٤ ، استطاع غريغوريوس أن ينصرف انصرافاً كلياً إلى التنسك وحياة المشاهدة . وبقي على هذه الحال إلى قصده كاثوليكيو القسطنطينية في سنة ٣٧٨ ، بعد موت الامبراطور فالنّس ، طالبين منه أن ينصر الإيمان الصحيح في مدينتهم . وشجعه القديس باسيليوس على أن يقبل . فجاء إلى عاصمة الأمبراطورية في سنة القديس ، وفتح كنيسة صغيرة في بيت عائلته أساها «كنيسة القيامة» ، لأن المواعظ ، التي ألقاها فيها ، أرجعت إلى العقيدة القويمة عزبها

بين الناس ، الذين كانت تقلقهم مساعي الآريانيين الهراطقة . ففي تلك الكنيسة ، ألقى القديس مواعظه الحمس في «الثالوث» ، التي بها استحق لقب واللاهوتي » . ولم يلبث أن اسهال إليه ، ببلاغته ، نخبة المثقفين من السكان . لكن هذا لا يعني أنه كان يعيش مطمئناً . فإن خصومه ما زالوا به ، يكدرون عليه حياته ، وحاولوا أن ينصبوا علمه شخصاً آخر من حزبهم . إلا أن الأمبراطور ثيودوسيوس فرضه فرضاً ، وساقه هو ذاته إلى كنيسة القديسة صوفيا ، كرسي أساقفة يرنطة . فهتف به الكهنة والشعب أسقفاً على المدينة . ولم يكتف غريغوريوس بهذا النصر الذي أحرزه ، بل أصر على أن يعترف به علناً في المجمع المنعقد حديثاً في القسطنطينية .

وكان هذا المجمع قسد افتتح في أيار سنة ٣٨١ ، قبل وصول أساقفة مصر ومَقَدُونية ، وبقي هكذا مدة ثلاثة أشهر . ولم يضم ، أول الأمر ، إلا أساقفة من سوريا وآسية الصغرى الشرقية حديثي العهد بالعقيدة التي كان مجمع نيقية (سنة ٣٢٥) قد أقرها . فكان معظمهم عميل إلى صيغة للعقيدة ، فيها بعض اضافات توضيحية ، وافق عليها القديس باسيليوس ، ولم يكن من المتوقع أن تروق الأساقفة المصريين والغربيين . ومن ثم ذلك الجو من القلق والحكر الذي كان ميمن على المجمع يومذاك .

على أن هذا المجمع ، إنما كان القصد الأول من انعقاده تذليك الصعوبات الناشئة في الشرق ، ولا سيا في انطاكية والقسطنطينية . فاعترف بغريغوريوس أسقفاً على هذه المدينة الأخيرة ، وانتهج رئيساً على المجمع . ثم وصل ممثلو مصر ومقدونية ، وهم بجهلون الرجل . فأبدوا بعض الحذر من تعيينه على القسطنطينية ، وازداد الجو اضطراباً . فأدى ذلك بالقديس ، الذي لم يكن رجل عمل ، كما ذكرنا ، أن ينسحب إلى بلاده القبادوقيا في حزيران سنة ٣٨١ . وبقي هناك سنتين ،

يدير شوون أبرشية نازيتنزا إذ لم يكن فيها أسقف . ثم دل على من كان أهلاً لهذا المنصب ، واعتزل هو ، سنة ٣٨٣ ، في أرزاقه في آريتنزا ، حيث قضى أواخر حياته ، وألف كل ما بلغنا منه من قصائد في الحياة الروحية . توفاه الله سنة ٣٨٩ أو ٣٩٠ .

لقد ألف الباحثون أن يقابلوا بن القديس غريغوريوس والقديس باسيليوس صديقه . ولقد ألحوا في هذه المقابلة فظلموا الرجلين . أجل لم يكن غريغوريوس متمتعاً بالمؤهلات الصالحة للعمل والجهاد . كان ذا طبع سريع التردد أمام الصعوبات ، وذا قلب حساس يتألم من كل شيء ، ولا سما من ضغط أصحابه عليه عندما كانوا يريدونه على موقف رأوا أنَّ الحاجة تمسَّ إليه . لكنه كان ذا نفس نبيلة كرممة ، تنفر من القبح والتبذل ، وتتوق إلى المُثُل العليا . لا تفرضها فرضاً على الناس ، بل تدل عليها بالسبرة الصالحـة والسلوك الحسن . وهو بجمع إلى ذلك شيئاً من السذاجة ، تبعده من اساءة الظن بغيره . كان دقيق الشعور ، نزيها ، غيوراً ، لم يسعه أن ينفتح عما كان لديه من امكانات ، إلا في جو هادئ ساكن غير الجو المضطرب الذي عاش فيه . ولقد لقبوه «باللاهوتي» ، ونعم اللقب. لكن بجب ألا نفهمــه بالوجه الذي نفهم عليه اليوم الرجل العالم باللاهوت . لم يكن للقديس غريغوريوس ميل إلى المناقشات والمناظرات الفلسفية . إنما كان لاهوتياً على نمط الآباء ، يحس إحساساً مرهفاً بما انطوت عليه تعالم الإنمان المأثورة ، فرده هذا الإحساس عن المآزق الـي تورط فيها غيره ممن تبع أستاذه أوربجينيس . ثم إنه استطاع أن يسخر لمعانيه لغة ثرية ، مرنة ، صافية ، مشرقة ، دقيقة ، تتناول الفكرة بصيغ بليغة ، تدهشنا بفيضها على الجازها . ولربما كانت هذه الناحية من شخصيته ، هي التي امتاز بهـا ، فعرفه التاريخ « باللاهوتي الخطيب » .

٣) هذا وننتهي الآن إلى القبادوقي الثالث وهو غَرِيغُورْيُوس المعروف

بالنيسي ، أخو القديس باسيليوس الأصغر . وليد في سنة ٣٣٥ ونشأ في كنف عائلته وبلدته . كانوا يعدونه إلى أن يصبح كاهنا ، لكنه عدل عن دعوته فأخذ يدرس فن الحطابة وتزوج . ثم أثر فيه كلام أخيه وصديقه غريغوريوس النازيتنزي في أباطيل الدنيا ، فتزهد والتحق بالمتنسكين في ديرها . وبقي هناك عشر سنوات ، حتى دعاه أخوه ، في سنة ٣٧١ ، إلى أن يكون أسقفا على بلدة نيسا التابعة للقيصرية في قبادوقيا . لكن القديس باسيليوس لم يلبث أن تبن قصر باع أخيه في الشوون الادارية ، فلم يستطع أن يحمد ، في أبرشيته ، فتن الآريانين النين استطاعوا أن يعزلوه عن منصبه ، في سنة ٣٧٦ . على أنه أعيد اليه بعد موت الأمبراطور فالنشس .

الا أن النيسي امتاز ببلاغته ، وسعة علومه اللاهوتية والفلسفية . ولقد أظهر ذلك في مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني (سنة ٣٨١) حيث هتف به الأساقفة الحاضرون «ركناً للعقيدة القوممة» ، وذكروه بين الأساقفة الذين اعتبر الاتفاق معهم مقياساً لصحة الإيمان . ثم انه خطب ، مرتبن على الأقل ، في البلاط الامبراطوري . أما وفاته فالمرجح أنها وقعت نحو سنة ٣٩٥ .

لقد عرفه تاريخ الآباء بالمتصوف والفيلسوف. واشتهر هو بعلمه الدقيق في أحوال القلوب ، إذ أنه برع في هداية النفس إلى المقامات والدرجات المتعاقبة التي تودي بها ، شيئاً فشيئاً ، إلى ذروة الاتحاد الأسمى بالله . ولقد ساعده على ذلك مقدرته في العلوم الفلسفية ، التي فاق بها الآباء اليونانيين كلهم في القرن الرابع . ثم إنه اهم خاصة بأن يبين العلاقات بين العقل والإيمان ، على أنها لا تقوم على التناقض ، بل على التوافق والتناسق ، فأتى بالتحديدات الدقيقة والتصنيفات المحكمة . كان يميل ، في الفلسفة ، إلى الأفلاطونية المحدثة ، وفي علم اللاهوت

إنى أوريجينيس . لكنه ، إن تجنب معظم أخطاء أستاذه ، فإنه لم يستطع أن يتحرر منه تحرراً تاماً في بعض نظرياته وآراثه .

#### صفحة ٣٧

ديونيزيوس المنحول: — إنه صاحب مؤلفات كان لها تأثير بليغ على تاريخ الفكر القديم شرقاً وغرباً. ولقد عرف بهذا اللقب لأن همله المؤلفات التي بلغتنا منه نحلت ديونيزيوس الآريئوباجيتي ، الوارد عنه ، في أعال الرسل أنه تنصر إثر الحطاب الذي ألقاه القديس بولس الرسول في أثينا أمام أفراد المجلس التشريعي هناك . ومن أجل الشهرة التي أحرزتها تلك المؤلفات لذاتها ، نرى من الواجب أن نتقدم ببيان موجز عنها ، قبل أن نحاول البحث عن تعيين مؤلفها ، من هو بالذات .

إن العهد الذي ظهرت فيه للمرة الأولى وانتشرت ، هو عهد المناظرات حول القول بالطبيعة الواحدة في المسيح ، أي في القرن السادس . ولقد ذكرت نسبة هذا الكتب إلى ديونيزيوس الاريوباجيتي في نصها ذاته ، إذ أنه يبدو فيها صادراً عن تلميذ الرسول الأول . أما عناوين هذه الكتب فإنها تتوزع على مقالتين تتضمن كل مقالة عنوانين : فنجد في المقالة الأولى باباً في « الأساء الإلهية » وآخر « في علم اللاهوت التصوفي » . ثم ترد المقالة الثانية « في المرتبية الساوية » و « المرتبية الكنسية » . على أنه يجب أن نضيف إلى هاتين المقالتين عشر رسائل ، بلغنا منها ثلاث في اللغة اللاتينية فقط ، ونسبت إلى المؤلف ، وهي ليست منه بالذات . في اللغة اللاتينية فقط ، ونسبت إلى المؤلف ، وهي ليست منه بالذات . أما الباب في « الأساء الإلهية » فقد شرحه القديس توما ، وهو الأثر الأساسي للأريوباجيتي . يحتوي ثلاثة عشرة فصلاً ، وهو الأثر الفصول الثلاثة الأولى مدخلاً عاماً . الفصل الأول : في تشكل الفصول الثلاثة الأولى مدخلاً عاماً . الفصل الأول : في أن الكتاب المقدس هو الذي يطلعنا على معرفة الله ، فالأسهاء التي

يطلقها عليه تعالى إنما تعبر عن صفاته الأزلية . الفصل الثاني : من هذه الصفات أو الأسهاء ما يليق بالله ذاته ووحدة طبيعته ، ومنها بالأقانيم الثلاثة ، ومنها بأقنوم واحد . الفصل الثالث : إن الصلاة هي الشرط الذي لا بد منه لمعرفة الله . ثم تلي الفصول العشرة التي تشكل جسم الموضوع في المؤلف (فصل ٤ – ١٣) فيستعرض المصنف الأسهاء المختلفة التي يطلقها الكتاب المقدس على الله ليبرز عنه تعالى فكرة في منتهى التنزيه ، معقولة ، روحانية ، مطهرة ، ما أمكن الأمر ، من معطيات الحس والحيال . وهذا الاهتمام هو الطابع الذي يمتاز به الكتاب .

وأما الباب « في علم اللاهوت التصوفي » ، فهو كتيب يقع في بضع صفحات ويقسم إلى خمسة فصول . وفيه يعرض لمعرفة لله تختلف عن المعرفة السابقة القائمة على العلم وتفوقها ، إذ أنها معرفة باطنة سرية تأتينا من لدنه تعالى مباشرة . فإنه سبحانه يكشف لنا عن ذاته أتناء صلواتنا ، إذ تكتنفنا ظلمة تتضاءل وراءها الأنوار ، ويكفلها لناصمت ، تلجأ إليه النفس لتطلع على الأسرار ، يسميه المؤلف والصمت الكاشف عن الغيبيات » . وإنما تستعد النفس لهذا الصمت المساعد على المعرفة التصوفية ، لا بأن تثبت لله كالات خاصة ، بل بأن تنفي عنه تعالى كل كال محلوق ، منطلقة من أقرب الكالات إلى الحس . حتى إذا اسقطت النفس ، في نفيها ، أسمى هذه الكالات على الحراكه . بقيت ساكنة صامتة ، ووصلت إلى الذي يعجز الوصف عن إدراكه . هذا وتخصص الفصول الأخيرة لشرح التنزيه الإلهي المطلق .

وننتهي بعد ذلك كله إلى المقالة الثانية المعقودة للمرتبيتين ، السهاوية والكنسية . على أن هاتين المرتبيتين قائمتان على معنى واحد ، هو نظرية المؤلف التصوفية في «التبرير» أو «التقديس» الذي يعبّر عنه أيضاً «بالتأليه» . ويرى لأريوباجيتي ان هذا التأليه ينطوي على

ثلاث مراحل متتابعة : التطهير ، والاشراق ، والكمال . ثم إن الله لا يتولى بذاته القيام بهذه المراحل فينا ، بل يسخر اللامر أوساطاً . يخضع بعضها لبعض ، ويتعلق بعضها ببعض وفق مرتبية محكمة الحلقات . والغاية من هذه المرتبية أن تكفل الإنسان اتحاده بالله . فلا بد لها من ويؤدي بها ذلك إلى أن تكفل الإنسان أن يتخلق بأخلاق الله . ولتحقيق هذه الغاية أوجد الله مرتبيتين : الأولى «ساوية» أو «ملائكية» ، والثانية «دنيوية» أو «كنسية» . فيخصص المؤلف باباً لكل منها . يتناول في الأولى مراتب الملائكة من ساروفيم وكاروبيم وعروش إلى يتناول في الأولى مراتب الملائكة من ساروفيم وكاروبيم وعروش إلى البيعة السبعة . ثم ينتقل إلى الرسوم الكهنوتية و درجات الكهنوت المختلفة البيعة السبعة . ثم ينتقل إلى الرسوم الكهنوتية و درجات الكهنوت المختلفة التي تدرك أعلاها في الأسقفية . وينتهي أخيراً إلى جاعة المؤمنين الذين يدركون ذروة حياتهم الروحية في الرهبانية .

أما الرسائل التي أشرنا إليها سابقاً ، فحسبنا أن نذكر منها هنسا ثلاثاً لأنها عظيمة الجدوى للاطلاع على نظريات المؤلف التصوفية . الأولى « في معرفة الله» ، الخامسة في « الظلمة الإلهية » ، والتاسعة « في الحكمة وفي علم اللاهوت » بمعينيه كليها .

هذا و يحق لنا الآن السوال عن صاحب هذه الكتابات كلها ، من هو بالذات . إنه ليتوجه فيها إلى تلميذه وصديقه تيموتاوس ، ويدّعي له اسم ديونيزيوس ، زاعماً أنه الآريوباجيبي الذي هداه الحواري بولس . ثم إنه يذكر أنه حضر وفاة العذراء مريم ، فأتيح له حينئذ أن مجتمع بيعقوب أخي الرب ، وببطرس الذي هو «من علم اللاهوت الذروة العليا والأقدم زمناً » . وهو أخيراً يتنبأ ليوحنا الإنجيلي عن نهاية منفاه . أما الرسائل فإنها موجهة كلها إلى تلاميذ الرسل الحواريين الأقربين .

وفي سنة ٣٣٥ ، عوَّل القائلون بالطبيعة الواحدة في المسيح ، من التابعين لسفيروس الانطاكي ، في المؤتمرات الدينية التي عقدت بينهم وبين خصومَهم ، على تلك المؤلفات كلها ، مدعن أنها وضعت في عهد الرسل ٥ لكن الكاثوليكين رفضوا التقيد بها ، زاعمين أنها منحولة مزيفة . ثم لم يلبثوا أن عادوا إليها متأثرين بالقديس مكسيموس المعترف ﴿ المتوفى سنة ٦٦٢ ﴾ في الشرق ، والقديس غريغوريوس الأكبر في الغرب ، حيث أحرزت رواجاً واسعاً لدى العلماء اللاهوتين ، والزهاد والمتصوفين بنوع خاص . وظل أمرها على هذه الحال إلَّى أن قام نقاد النهضة الأوروبية في القرن السادس عشر يطعنون في صحتها ، حتى أجمع الباحثون ، في نهاية القرن التاسع عشر ، على أنها منحولة أصلاً . والمرجح في وقتنا الحاضر ، أن هذه الكتب كلها وضعت في ما بين سنة ٤٨٠ و ٥٣٠ ، وأن واضعها كان من أتباع أبرقلس ، أحد أقطاب الأفلاطونية المحدثة المتوفى سنة ٤٨٥ . وإذا أردنا تحديداً زمانياً أدق ، قلنا : إنها وضعت حوالي السنة ٥٠٠ . أما المكان الذي ألَّفت فيــه ، فيقول بعضهم إنه مصر ، ويذهب بعضهم إلى أنه سورية . ولقـــد افترض البحاثة البلجيكي « 'هونغنان » أخبراً أن صاحب هذه الكتب كلها هو أسقف مَيُّوما ، قرب غزة ، بطرس الإيبيِّري الحييرُجي ، نسبة إلى إيبريا أو جيورٌجْيا وطنه الأصل ، والذي عاش بين السنتين ٤١١ و ٤٩١ . ( انظر مقال ﴿ هُونَغُمَانَ ﴾ ، ﴿ بطرس الإيبري وآثار ديونيزوس الآريوباجيني المنحولة، ، ١٩٥٢ ، ٥٠ ص ، في ر مذكرات الجمعية الملكية البلجيكية ،) .

القديس كيرلس الأورشليمي . – 'وليد في القدس أو جوارها نحو سنة ٣١٣ ، ودخل الدير أولاً حيث تعمّق في درس الكتاب المقدس ، ثم رسم كاهناً في سنة ٣٤٣ أو سنة ٣٤٥ . وفي سنة ٣٤٨ باشر عظاته في التعليم الديني المسيحي ، وهي التي اشتهر بها . والمرجح أنه كان

أسقفاً عندما أخذ في ذلك الوعظ . حاولوا أن يطعنوا في صحة أسقفيته ، وهي محاولة نجد صداها عند القديس هيرونيموس . لكن الأساقفة الشرقيين ، المجتمعين في مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني ، برو وه من هذه التهمة ، في رسالة منهم إلى البابا القديس دامازيوس (سنة ٢٨٨) .

بعد تعيينه أسقفاً بقليل ، وقع خلاف بينه وبين أكاسيوس ، أسقف قيصرية فلسطين ، فحكم عليه بنفي دام حتى أوائل السنة ٣٦٠ . ثم عاد إلى مدينته ، في أيام الامبراطور يبوليانوس الجاحد ، فشاهد اخفاق هذا الأمبراطور في محاولته أن يرميم هيكل اليهود في القدس . وفي عهد الامبراطور فاكنس ، نفي مرة ثانية ، وبقي منفياً من سنة ٣٦٧ إلى سنة ٣٧٨ ، إذ رجع إلى أو رشليم ليستدرك ما أفسده انتشار الهرطقة في غيابه . حضر مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني سنة ٣٨١ ، وتوفي سنة ٣٨١ وتوفي كا قلنا ، بوعظه في التعليم الديني المسيحي الذي كان يتوجه به إلى الشعب فجاء بذلك شاهد صدق على سنة الإيمان المنقولة التي كانت يومذاك على ما هي عليه اليوم بحد ذاتها ، ولم تتغير .

القديس ليونطوس البيزنطي . - لا نعرف إلا القليل عن حياته . وليد في النصف الثاني من القرن الحامس ، ونشأ على مذهب النساطرة . ثم اهتدى إلى الإيمان الصحيح وأقام في القدس ، وأقبل ، مع بعض الرهبان ، على البحث في آثار أوريجينيس . رافق ، بعد ذلك ، القديس سابا إلى القسطنطينية في سنة ٣٥١ ، وهناك اشترك في المناظرات حول تقريرات المجمع الحاقدوني (٤٥١) . ثم أحس عنده القديس سابا ميلا إلى الأوريجينية فطرده من محيطه . وبقي في عاصمة الامبراطوية يناقش ويجادل ويعمل في سبيل العقيدة القويمة وخاصة في الرد على القائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح . في سنة ٣٥٥ نجده في أورشلم ،

ثم نعود لنجده للمرة الثانية في القسطنطينية ، حيث توفي سنة ٥٤٢ .

لقد أحصي بين الأوربجينيين المفرطين . ولكنا بالرغم من اعجابه بأوربجينيس ، لا نجد عنده شيئاً يتنافى مع العقيدة الصحيحة في المسيح . كان لاهوتياً حقاً ، ذا عقل ثاقب مرن ، ينفذ إلى المسائل في دقائقها ، وصاحب مذهب فلسفي انتقائي واضح الحطوط والمعالم . فساعده ذلك على أن يسخر لأبحاثه معلومات وأدوات ذهنية كانت في منتهى الدقة والأمانة في الأداء . أما اهمامه الأشد فكان بمحاولاته في أن يبين التوافق الثابت بين ما قرر مجمع أفسس المسكوني (٤٣١) رداً على النساطرة وما قرر مجمع خلقدونة المسكوني (١٥٤) رداً على أوتيخيس والقائلين بالطبيعة الواحدة في المسيح . وهو الذي سبق اللاهوتيين جميعاً إلى وضع نظرية «الطبيعة القائمة في أقنوم» (إنهييات سيس الشرح «وحدة الأقنوم» في المسيح . راجع فصلنا في «تاريخ فكر الآباء» .

أنستازيوس السينائي ( ٦٣٠ – ٧٠٠) . – كان رئيساً على أحد الأديرة المنتشرة على جبل سيناء ، المعروف يومذاك بالجبل المقدس . والمظاهر أنه كان من أقدر علماء زمانه في علم اللاهوت . لكن بما يؤسف له أن البحث العلمي لا يتيح لنا أن نطمتن اطمئناناً تاماً إلى صحة كل ما بلغنا عنه في علم اللاهوت ذاته وفي شرح الكتاب المقدس . على أنا نعرف أنه إنما قصد بردة القائلين بوحدة الطبيعة في المسيح .

# صفحة ٣٨

زاجع ما ورد عن سكوت أوريجينيوس في الجزء الأول من هذا الكتاب ، ص ٢٢٥ ، حاشية .

القديس هيبوليت . ــ لقد بقي مجهولاً حتى القرن السادس عشر ، إذ اكتشفوا تمثاله في رومة (سنة ١٥٥١) مع ثبت بمؤلفاته منقوش في قاعدة هذا التمثال . ثم اكتشفوا في جبل آثوس (سنة ١٨٤٢) كتاباً بعنوان « المفلسفات » ونشروه سنة ١٨٥١ منسوباً إلى أورنجينيس . وتبينوا أخبراً أن واضعه هو هيبوليت ذاته . فأخذوا ، منذ ذلك الحن ، يتتبعون آثار الرجل حتى يبرزوا تاريخ حياته في خطوطه الرثيسة على الأقل . والمرجح أنه ُولد بن سنة ١٧٠ و ١٧٥ في بلاد ما تزال مجهولة. وفي سنة ٢١٢ تقريباً ، التَّقي به أورنجينيس في روما . وهناك ألَّف الكتاب المشهور المشار إليه أعلاه . أمّا عنوان الكتاب أصلاً فهو : « في الرد على الهرطقات كلها » . ويقع في ١٠ أبواب . فيخصص المؤلف الأبواب الأربعة الأولى لبيان يعرض فيه المذاهب الفلسفية القديمــة التي ظهرت قبل انتشار المسيحية ، ثم يعقد الأبواب الحمسة التالية (٥-٩) على مذاهب الهراطقة المختلفة ، مبيناً أنها تبعت متسلك تلك المـذاهب الفلسفية الفكري . وفي هذا الجزء يتبع هيبوليت القديس إيريتنيُّوس . أما الكتاب العاشر فيورده المؤلف تلخيصاً لكل ما سبق . على أنه يذكر، في الكتاب التاسع ، خصامه مع الباباوين زِفيرِينُوس وكَـلُـسْتوس خلفه ، وهو خصام لم يكن فيه هيبوليت أهلاً للثناء . لكنه امتحن في إنمانه ، وسيق أسيراً إلى جزيرة سرديننيا مع خلف كَلَّسْتُوس ، القَّـديس بُونْسْيَانُوس . فأعلن لهذا الأخبر عن خضوعه الكلي ، واستُشهد الرجلان **في سنة ٢٣٥** .

القديس أبيفانوس . ولد في قرية بيت جبرين ، قرب غزة ، نحو سنة ٣١٥ ، وتكفلت له عائلته ، إلى جانب تربيته المسيحية ، بثقافة إنسانية واسعة ، قائمة على معرفة اللغات خاصة . فكان يجيد اليونانية ، والعبرية ، والسريانية ، والقبطية ، واللاتينية . ثم تنسك بعد عودته من رحلة قام بها إلى أديرة مصر ، وبقي في الدير مدة ثلاثين سنة يقضي حياة موزعة بين الارشاد الروحي والصلاة والدرس . فأحرز شهرة عظيمة في العلم والقداسة ، وأدى به ذلك إلى أن عُين رئيس أساقفة قبرص في سنة ٣٦٧ .

وعرفه التاريخ أسقفاً غيوراً ، يحرص على صحة العقيدة عند رعاياه وفي الكنيسة كلهًا . ولقد وضع كتابين في هذا الموضوع ، وذلك بعد تعيينه أسقفاً بقليل . فالكتاب الأول عنوانه باليونانية «أنْكوراتُوس» (أعني «المحكم الإرساء»)، والثاني عنوانه باللغة ذاتها «البَّنَارْيوس» (أعنى «صندوق الأدوية») . أما البّناريوس فلقد ألّفه القديس بـــن سنة ٢٧٤ و ٣٧٧ تقريباً ، وهو يفند فيه ٨٠ نوعاً من الهرطقات . يذكر بنيها ليأتي على العدد المذكور ، حتى المذاهب الفلسفية القدعة . وأما ﴿ الْأَنْكُورَاتُوسُ ﴾ ، فوُضِع في سنة ٣٧٤ ، نزولا ً عنـــد طلب مسيحيى بتمنفيليا ، في آسية الصغرى ، الذين كانوا في حاجة إلى تعليم صحيح في سر الثالوث والروح القدس . فوجه إليهم القديس هــــذّا الكتاب «مرساة» تؤكد لهم الثبــات بين المناظرات والمجادلات حول البدع والهرطقات. وكان يرى في أوريجينيس المَعين الأول لكل الأضاليل. فَأَخَذَ يَعَادِي كُلُّ مِن قُرأً لِهَذَا المَفْكُر كَتَابًا أَو ذَكَّرَه فِي مَوْلِفَاتُه . وَلَقَد لمحنا في ترجمتنا للقديس يوحنا الذهبي الفم ، إلى ما كان بين الرجلين في هذا الصدد . فإنه ، عندما أحس بأنهم غشوه في ما رووا له عن بطريرك القسطنطينية القديس ، غادر عاصمة الامبراطورية . ثم مات أثناء عودته إلى قبرص (٤٠٣) .

كان شديد الغيرة على الإيمان ، ثابتاً في الدفاع عن صحته ، فلا مهاب أحداً آنئد . وكان أعداء العقيدة القويمة يعرفون ذلك منه ، فلا فيخدعونه ، ويتسرع هو في حكمه ، ولكنه لا يلبث أن يثوب إلى

رشده ، ليعترف بخطئه متى انجلى له . لم يكن رجل علم ، ولا عالماً لاهوتياً ، أو مفكراً ، بل كان جامعاً واسعاً للمعلومات والحوادث التاريخية ، ولا سيا حوادث زمانه . وهذا ما جعله المرجع المهم للذين يريدون تدوين تاريخ زمانه .

# صفحة ٢٤

المساليتون . — أطلق عليهم هذا اللقب اشتقاقاً من اللغة السريانية ويعيي «المُصلين» ، ولذلك عرفوا باليونانية باللقب «أوخيت» . خرجوا من جوار الرها ، حيث نشؤوا ، وانتشروا فرقاً في سورية ، في القرن الرابع ، ووصلوا إلى آسية الصغرى . أما الشيء الذي نعرفه عنهم فمأخوذ من كتاب «تيموتاوُس القسطنطيني» في «توبة الهراطقة» . كان مذهبهم قائماً على القول «بالاتحاد الأقنومي» بين الشيطان والحاطئ من ناحية ، وبين الله والبار من الناحية الثانية . وهم ، إلى ذلك ، عتنعون من كل عمل ، منقطعين إلى أدعية يطلقونها بأصوات خالية في اجتماعاتهم . لقد حرمتهم الكنيسة غير مرة ، ولكنهم رفضوا أن يخضعوا لها ، كما أنهم أبوا أن ينشقوا عنها . فكانوا يلجؤون إلى التقية ، ليحضروا إقامة الشعائر الدينية ويشتركوا فيها .

# صفحة ٥٠

أوْزِبِيُوس القيصري . 'ولد نحو سنة ٢٦٥ ، في إحدى مدن فلسطين ، وربما كانت القيصرية ، التي فيها نشأ وأنهى دروسه .كان مولعاً بآراء أوريجينيس ، فوضع فيها كتاباً عنوانه «في الرد عن أوريجينيس ، ثم

عين أسقفاً على القيصرية ، بعد أن أقر الامبراطور قسطنطين الدين المسيحي دين الدولة الرسمي (٣١٣) . فحضر مجمع نيقية (٣٢٥) ووافق مرغماً على القواعد العقدية التي أقرت هناك . لكنه لم يلبث أن مال إلى الآريانية . لقد اشتهر خاصة بكتابه الضخم «تاريخ الكنيسة» الذي كان قد باشر تأليفه قبل تعيينه أسقفاً بقليل .

## صفحة ٥١

إفتغروس البُنتيقي ( ٣٤٥ – ٤٩١) . ولد في بلدة إيبورا من أعال اللم البنطس . رسمه القديس غريغوريوس النازيتنزي ، نحو سنة ٣٨٠ ، شماساً إنجيلياً في القسطنطينية . ثم زار فلسطين نحو سنة ٣٨٢ ، وعاد إلى بلاده حيث تنسك في أحد الأديرة المشهورة ، وهناك قضى أواخر حياته ( ٣٨٣ – ٣٩٩) . كان مشهوراً بثقافته ، فأحرز بها نفوذاً واسعاً ، ووضع معظم مؤلفاته في الحياة الرهبانية ونُظُمها وقوانينها . لكنه كان مولعاً بأوريجينيس وآرائه فأدى هذا إلى تحريم كتبه غير مرة في القرنين السادس ( ٥٥٣ ، في المجمع المسكوني الحامس ) والسابع .

دُيادُ وقوس الفُوتيقي . كان أسقف «فوتيقي» من اقليم الإبيرا ، في بلاد اليونان ، واشتهر بكتيب في الروحانيات ، عنوانه «الفصول المئة في المعرفة» . وهو المؤلف الوحيد الذي بلغنا منه . ولكنه من خير ما بلغنا من الفكر المسيحي القديم . ثم إنا نعرف ، عدا ذلك ، أن الرجل عاش في القرن الحامس ، ولم يشترك في المناظرات حول العقيدة المتعلقة بالمسيح ، بل كان منصرفاً إلى مسائل الحياة الروحية ومعرفة أحوال القلوب .

# المعاني المختلفة في الوحي المدون

إن المؤلف يعول ، في هذا المقطع ، على مفهومات خاصة بالوحي المسيحي المدون من حيث استخراج معانيه المختلفة . وقد تكون هذه المفهومات غريبة على القارئ المسلم العربي ، فلم نر بداً من أن نفرد لها هنا شرحاً وجيزاً ، لم ندع فيه بياناً فنياً اختصاصياً ، بل أردناه تذكيراً بسيطاً يسهل قراءة الفقرة التي نحن في صددها .

لقد جاء علم التفسير المسيحي خاضعاً لمبدئين:

المبدأ الأول: هو أن الوحي المسيحي أنزل منجاً في أوقات مختلفة موزعة على أجيال ، وكلف بتبليغه رجال كثر ، اختلف بعضهم عن بعض زماناً ، وبيئة ، ونفسية ، وحيى لغة ً . ففي نظر المسيحين ، يبقى المؤلف الموحى إليه ، بهدي الروح القد س ، علة وساطية حرة ، مقيداً بالظروف التي اكتنفت تدوينه لما كان يوحى إليه ، من تصورات ، مخيالات ، وخضوع لفنون أدبية شيى . وقد يسمعه أن يستخدم آثاراً سابقة ، وهو محتفظ بأسلوبه الحاص في الكتابة ، وبعقليته الحاصة . فلا ينزل عليه الوحي إملاء ، بل بمعان «تقوم في نفسه » ، وعوناً وبانياً على أن بجد لهذه المعاني ما يراه الأصلح من قوالب «الكلام» . وهذا يلجئ المفسر المسيحي إلى الاكثار من البحث والتتقيب ، يميز بين المعاني التي أرادها الله في وحيه ، والتصورات الغريبة عليها بالذات ، ولو لازمتها للأسباب التي ذكرنا . على أن هذه المعاني إنما تدور كلها وحول سر المسيح » ، «ابن الله المتجسد» . وهذا أمر يؤدي بنا إلى ما يقوم عليه المبدأ الثاني .

المبدأ الثاني : هو أن الوحي المسيحي يشتمل على «عهمدين، أو

وميثاقين » . «عهد قدم » أكده الله مع الإنسانية ، ممثلة فقط بشعب خاص اصطفته العناية موقتاً ، حتى تدبر بوساطته ، «الأمور اللازمة لتجسد ابن الله » . و «عهد جديد» يبتدئ بهذا التجسد ، وفيه يضع الله القيود التي بها شاء أن يربط ذاته بقوم دون سواهم ردحاً من الزمان ، ليمد بوحيه وحياته الناس كلهم ، مها يكن زمانهم ومكانهم . فجعلهم بذلك جميعاً أبناءه وعياله في «ملكوته الساوي» الذي لم يرده ، أصلاً ، ملكوتاً زمانياً محصوراً في أمة محدودة ، بل روحانياً منفتحاً «لكل إنسان جاء إلى هدذا العالم» . وهذا يعني أن «العهد الجديد» لم يلغ العهد القديم ، بل كمله بمعني أنه نسخ منه ما كان مقصوراً على زمان ومكان معينين ، ليبرز فيه الأصول الصالحة للإنسانية كلها ، إذ تتحقق هذه الأصول بكالها في الحياة الجديدة التي جاء بها المسيح . ولذلك الف هذه الأصول بكالها في الحياة الجديدة التي جاء بها المسيح . ولذلك الف القيا القديم أنه ، من العهد الجديد ، بمنزلة «الرمز» من الحقيقة ، أو المثل الذي «يشير» إلى الأصل و «يمثله» .

وفي ضوء هذين المبدئين يسعنا أن نقول :

أولاً: إن لكل نص من نصوص الكتاب المقدس ، في عهديه ، معيى ظاهراً هو الذي قصده الله بوحيه ، بجب أن نتبينه بعد مراعاة قواعد علم التفسير . ومنها تحديد الفن الأدبي الذي ينتسب النص إليه ، ونفسية الكاتب المدون ، والبيئة التي كتب فيها . وقد يكون هذا المعنى الظاهر حقيقياً أي أن اللفظ يدل عليه مباشرة . مثل ذلك قول المسيح في تأسيس سر القربان المقدس : «هذا هو جسدي» ، وذكر أصحاب الإنجيل عن المسيح ذاته أنه «صلب» و «مات» و «قبر» و «قام من بين الأموات» . كما أنه ربما يكون مجازياً أيضاً سواء أكان بالتشبيه ، مثل الصفات الحسية التي وصف الله بها في العهد القديم ، أم بالاستعارة ،

مثل قول عيى النبي عن المسيح «ها هو ذا حَمَلُ الله» ، أو قول المسيح عن ذاته «أنا الكرمة وأنم الأغصان» . ثم إن المعى الظاهر ، حقيقياً ومجازياً ، قد يكون تاريخياً إذا دل على حوادث مضت ، أو عقدياً إذا تضمن تعلياً نظرياً يتعلق بالعقيدة والإعمان ، أو توجيهياً أي أخلاقياً لدى اشهاله على تعليم خلقي ، أو نبوياً إن انطوى على أمر سيتحقق في المستقبل ، مثل قول النبي أشعيا ، متنبئاً عن ولادة المسيح من العدراء مريم : «ها هي ذي العدراء تحبل » (أشعيا ،

ونقول ثانياً: إن ورود الوحي المسيحي بأطوار متوالية في الزمان ، يقتضي أن يكون لبعض العبارات في الكتب المتأخرة « معنى أكمل » منه في الكتب المتقدمة . مثل ذلك صيغة «ملكوت الله» أو «الملكوت السهاوي» التي تتضح وتُصفّى من العنصرية والقومية ، وتزداد شمولاً وروحانية بازدياد الوحي اشراقاً على مر الزمان . فإن لها ، في كتب «الأنبياء» ، «معنى أكمل» منه في كتب «التواريخ القديمة» . وهكذا دواليك لدى انتقالنا إلى «المزامر» ، ثم إلى النبي دانيال ، حتى ننتهي إلى الوعظ الإنجيلي . وإذا عثرنا على هذه العبارة في أحد كتب «التاريخ» قلنا : إن «معناها الظاهر» ، في نظر الكاتب الموحى إليه الذي لا يرى أبعد من ظرفه الراهن ، ربما كان «ملكوتاً زمنياً» . لكن لها «معنى أكمل » هو المعنى الحقيقي الذي يريده الله الموحي . على أن هذا المعنى الحقيقي لا يدرك وضوحه التام إلا في العهد الجديد الذي ينتهي به العهد الحقيقي لا يدرك وضوحه التام إلا في العهد الجديد الذي ينتهي به العهد القديم إلى اكتماله ، كما أوضحنا .

وهذه العلاقة بين العهدين تسوقنا إلى ما نريد أن نقوله ثالثاً : وهو أن الآباء ، بعد القديس بولس (غلاطية ٤ : ٢١ – ٣١) وصاحب الرسالة إلى العبرانيين (٤ : ١١ ، ٨ : ٥ ، ٩ : ٩ ، ٣٣ : ٢٤ ، الرسالة إلى العبرانيين (٤ : ١١ ، ٨ : ٥ ، ٩ : ٩ ، ٣٣ : ٢٤ ، بين

والحرف والروح » . فالحرف هو المعنى الظاهر الذي يدل عليه النص مباشرة . والروح هو ما يشير هذا المعنى الظاهر إليه على أنه يتحقق في العهد الجديد . ويكون النص ذاته عندئذ معنيان : ظاهر وباطن . إن القصة يوسف ، مثلاً ، في العهد القديم ، معناها الظاهر ، التاريخي ، الحقيقي . لكن لها معنى باطناً أيضاً ، لأن يوسف الذي أنقذ اخوته من الجوع بعد أن ألقوه في غيابة الجب وباعوه « بمثل » في زمانه المسيح الذي ينقذ الناس كلهم ومخلصهم من عبودية الخطيئة . فيكون يوسف المثل والنموذج هنا ، لأنه يشير إلى المسيح الذي هو الحقيقة والأصل . ويكون لقصة يوسف ، بالإضافة إلى معناها الظاهر التاريخي ، معنى باطن ، يقال أيضاً إنه روحي أو تمثيلي أو نموذجي أو اشاري . وقد يسمى روحياً في مقابل الأول الذي يبدو «جسدياً حسياً» ، كما أنه يعرف أيضاً بالاستعاري . لكن في هذه التسمية لبساً بين معنانا الباطن يعرف أيضاً بالاستعاري . لكن في هذه التسمية لبساً بين معنانا الباطن هنا والملعنى الظاهر في وجهه المجازي الذي أسلفنا ذكره .

ثم إن لهذا المعنى الباطن الروحي أنواعاً ، مثل المعنى الظاهر . فإنه نبوي أو تمثيلي أو إشاري إذا كان النموذج في العهد القديم ينطوي على إشارة إلى المسيح ، أو تنبؤ عنه ، في العهد الجديد . وهو ثانياً توجيهي ، إذا كانت الحوادث النموذجية في العهد القديم تمثل توجيها أخلاقياً ، أو تشير إليه في العهد الجديد (مثلاً : ١ كورنتس ، ١٠ : ١ كورنتس ، ١٠ : الموذج على أمور تتحقق في حياة مقبلة : إن للخرات الدنيوية الزمنية التي وعد المه بها من عمل بناموس موسى ، مثلاً في العهد القديم ، معنى نموذجياً أو تمثيلياً أو إشارياً أو أخروياً ، هو البركات الروحية التي أعدها الله والعهد الجديد .

 مثلاً ، في العهد القديم ، معنى نموذجي إشاري أو نبوي ، ومعنى نموذجي توجيهي ، ومعنى نموذجي أخروي ، في العهد الجديد . لأنها في هـــذا العهد ، تمثل الكنيسة ، ونفس البار المقدسة بحياة النعمى ، وحال الأبرار في مشاهدتهم لله بعد الموت . مع انها ، بالمعنى الظاهر الحقيقي ، تلك المدينة التي بناها النبي داود في العهد القديم .

ولقد يرد السوال هنا : هل في العهد الجديد نصوص تنطوي على معان باطنة تمثل أشياء أو تشير إلى حقائق غير التي يشتمل عليها النص بمعناه الظاهر الحقيقي القريب ؟ إن في الأمر لنظراً ولو كان محتملاً . فإن كثيراً من الآباء رأوا في «سفينة الرسل» ، مثلاً ، إذ كسانت تتقاذفها الأمواج ، صورة الكنيسة المعرضة دائماً للمحن والاضطهادات . كما أنهم رأوا في معجزة اصطياد السمك ، عندما أمر بسه المسيح ، شاهداً ومثلاً سابقاً على الانتشار العجيب الذي أحرزه الإنجيل في العالم .

على أنه بجب أن نميز هذا المعنى حينئذ عن «المعنى الحاصل» ، الذي قد نستخرجه من النص بالاعتماد على العقل والقياس على نصوص أخرى متقاربة . بله عن المعنى التطبيقي الذي لم يرده الله مباشرة بوحيه ، بل مخلعه المؤمن من تلقاء ذاته ، اعتبارياً ، ليلبي حاجة شخصية روحية يؤنسها من نفسه . ولذلك قد يسمى هذا المعنى أيضاً زهدياً تصوفياً ، أو روحياً أو إشارياً أو استعارياً . ولقد نصح علماء التفسير ألا يفرط في استخدامه ، لأن الإفراط هنا ربما يؤدي إلى سخف وهذر .

ولكي نيسر على القارئ قراءة تعريبنا للمقطع الذي نحن في صدده ، ها نحن أولاء نذكر الاصطلاحات العربية التي اعتمدناها إزاء ما يقابلها في الأصل الفرنسي :

Sens obvie ــ المعبى الحقيقي ــ المعنى النبوي Sens prophétique ١) المعنى الظاهر ـ المعنى المجازي Sens métaphorique ( Sens littéral ) Sens allégorique مثيلي أو اشاري ) \_ استعادی Sens figuré Y) المعنى الباطن ، أو السري ، أو الروحى Sens spirituel ou mystique أو النموذجي Sens typique أو التمثيلي Sens allégorique أو الاشاري Sens figuré 8) المعنى الحاصل أو الأكمل "Sens conséquent ou plénior ٤) المعنى التطبيقي Sens accomodatice أو الروحي السري أو الزهدي التصوفي Sens spirituel ou mystique

# صفحة ٥٥

القديس اكليمنضوس الروماني: — يقول القديس إبريتنيوس: إنه كان بابا روما الرابع ، من سنة ٩٢ – ١٠١ . ثم إنّا على على يقين من أنه عرف الرسل في روما ، وأن القديس بطرس هو الذي رسمه كاهناً . كان يهودي الأصل ، في ما يبدو ، ولكن من الجاليات اليهودية الملتّنستيّة المنتشرة في الامبراطورية الرومانية يومذاك . مات شهيداً بعد أن كتب رسالة طويلة إلى أهل كورنتس وقد حدثت فتنة بينهم . فأوصاهم

خيراً بالوثام والمحبة والطباعة للرؤساء . ولقد عرفت هذه الرسالـة وبرسالة القديس اكليمنضوس إلى أهل كورنتس» . وهي مهمة جداً من الناحية التباريخية للاطلاع على العقيدة المسيحية والمرتبية الكنسية يومذاك .

القديس اغناطيوس الانطاكي . – ربما كان أعظم شخصية في تاريخ الكنيسة بعد الرسل . ومع ذلك ، فإنّا لا نعرفه إلا من خلال الرسائل السبع التي بعث بها إلى الكنائس المختلفة ، في آسية الصغرى وبلاد اليونان إذ كان يجتمع برؤسائها في طريقه ، بحراً وبراً ، إلى ومة، حيث استشهد سنة ١٠٧ . والمرجع أن القديس بطرس عينه هو ذاته في سنة ٦٩ ، أسقفاً على انطاكية وخلفاً له في هذه المدينة . ولقد سيق منها أسيراً لكي يلقى للوحوش طعاماً في مسارح روما .

# صفحة ٧٠

القديس افوام السرياني . — ولد نحو سنة ٣٠٦ في نصيبين ، واختلف الباحثون في عائلته أكانت وضيعة فقيرة أم وجيهة غنية . ومها كان من هذا الأمر ، فإن الأسقف يعقوب ، في نصيبين ، ألحقه بخدمته ، وربما استصحبه إلى مجمع نيقية المسكوني الأول (٣٢٥) . والظاهر أنه جعله ، بعد ذلك ، رئيساً على مدرسته الأسقفية في مدينته . بقي القديس ، حياته كلها ، شهاساً إنجيلياً ، وشاهد غزوات الفرس المتالية على نصيبين ، حتى وقعت بين أيديهم سنة ٣٦٣ ، فرئاها في إحدى قصائده . وهرب ، مع الكثيرين من المسيحيين ، إلى الرها ، حيث قضي أواخر حياته ، ومات في سنة ٣٧٣ . ولقد وضع موالفاته في هذه الفترة الأخيرة . وقبل أيضاً إنه هو الذي أسس ، مع لفيف من أساتذة نصيبين ، مدرسة الرها . لكنه كان يعيش منعزلاً متنسكاً على جبل نصيبين ، مدرسة الرها . لكنه كان يعيش منعزلاً متنسكاً على جبل

قريب من هذه المدينة ، وهناك يقصده أتباعه . لم يكن القديس لاهوتياً بارعاً ، بل شاعراً تغنى بأسرار الدين المسيحي وشعائره ، فجاءت قصائده السريانية خير تعبير عن الإيمان المسيحي الصحيح . وبذلك اشتهر في تاريخ الكنيسة . له أيضاً آثار نثرية وضعها في شرح الكتاب المقدس .

# صفحة ٧١

القديس غريغوريوس . – من أشهر الباباوات وأوسعهم علماً . وليد في روما سنة ٥٤٠ ، وانتُخبِ بابا في سنة ٥٩٠ ، وتوفي سنة ٦٠٤ .

ترتُكْيانوس . - وُلِد في قرطاجة بين سنة ١٥٠ و ١٦٠ ، واهتدى إلى الدين المسيحي نحو سنة ١٩٥ . دافع عن الإيمان الصحيح أولاً ، مُ خرج عنه في سنة ٢٠٦ . وتوفي بين سنة ٢٤٠ و ٢٥٠ .

# صفحة ۸۲

القديس يُوستينُوس ، وأثينناغُورُس الأثنيي ، والقديس ثييُوفيلوس الأنطاكي ، ومرقُس ميوشيوس فيليكُس .

1) القديس يتُوستينتُوس: إن الشيء الذي نعرفه من حياة هـــذا القديس إنمــا نستمدّه من خلال مــا اطلعنا عليه هو ذاته منهــا في كتابه «الحوار مع تريفُون» وكتابيه «في الدفاعيات». أمــا قصــة اهتدائه إلى المسيحية فواردة في مستهل «الحوار». وأما استشهاده فرواه لنا صاحب «أعال القديس يتُوستينتُوس ورفاقه»، وهو كتاب لاشك

في صحته ويعود إلى أواخر القرن الثاني الميلادي .

ولد القديس في نابلس بين سنة ١٠٠ و ١١٠ ، من عائلة وثنية وليد القديس في نابلس بين سنة وثنية ، ولكنه سرعان ما آنس ربما كانت لاتينية الأصل . نشأ نشأة وثنية ، ولكنه سرعان ما آنس ميلاً إلى الفلسفة ، لا بدافع الفضول العقلي ، بل برغبة شديدة إلى الدراك الحق كاملاً . فساقه ذلك إلى المسيحية . ولقد روى هو ذاته في «الحوار» قصة تطور آرائه ، بشيء من التكلف في سرد التفاصيل ، لكن بصحة وأصالة في الأصل والأساس . ثم إن المحتمل في اهتدائه هو أنه وقع في سنة ١٦٠ ، إذ أنا نجد الرجل في أفسس بسن سنة «المحوار» وهناك جرى بينه وبسن اليهودي تشريفُون ، ذلك «الحوار» الذي دونه في سنة ١٥٠ تقريباً . أما كتاباه في « الرد عن «المسيحين » ، فإنه وضع الأول منها نحو سنة ١٥٠ ، والثاني بين سنة المسيحين » ، فإنه وضع الأول منها نحو سنة ١٥٠ ، والثاني بين سنة ولقد استشهد نحو سنة ١٦٥ – ١٦٦ وعرفه التاريخ رجلاً قوي اليقين ، ولقد استشهد نحو سنة ١٦٥ – ١٦٦ وعرفه التاريخ رجلاً قوي اليقين ،

٢) أثينا غُورُس: لا نعرف من حياته إلا قليلاً ، بلغنا في ترجمة وضعها له أحد كتاب القرن الحامس في سنة ٣٠٠ . ويدلنا هذا القليل على أن الرجل اهتدى إلى الدين المسيحي إثر مطالعته للكتاب المقدس قاصداً الرد على هذا الدين . ويبدو أنه تلقى التعليم المسيحي في مدرسة الاسكندرية ، ثم وضع ، نحو سنة ١٧٧ – ١٧٨ ، كتابه «التوصية في حتى المسيحين » الذي رفعه إلى الأمبراطور مرقبس أوريليوس . وفيه نتبن ، لأول مرة في تاريخ الفكر المسيحي ، توسعاً في الدليل على وجود الله بنظام العالم . هذا وقد بلغنا من الرجل أيضاً كتاب « في حشر الأحساد » .

٣) القديس ثيرُ فيلوس الانطاكي . أما القديس ثيرُ فيلوس الانطاكي

فليس فيلسوفاً ، بل كان أديباً ذا ثقافة متنوعة ، وأسلوب أنيق يذوب سهولة ، وفكر لم تفته الأصالة . وليد على ضفاف الفرات ونشأ نشأة يونانية . ثم اهتدى إلى المسيحية بعد قراءة الكتاب المقدس . ولم يلبث أن عنين أسقفاً على أنطاكية في سنة ١٦٩ . ولم يبلغنا منه شيء بكامله سوى « الحطب الثلاث لأوتوليقوس » في الرد عن المسيحية . توفي بعد سنة ١٨٠ .

3) موقيس مينوشيوس فلكس. وليد في أواخر القرن الشاني ونشأ نشأة وثنية . ثم اهتدى إلى الإيمان المسيحي بعد أن أدرك سن الكهولة ، في ما يبدو . الظاهر أنه كان أفريقي الأصل ، من جوار قرطاجة ، وأقام في روما مشتغلاً في المحاماة . ولذلك جاء كتابه آية في البيان وسعة الثقافة . أما عنوان هذا الكتاب « أكتافيوس بنتُواريوس » ، فهو اسم رجل دخل في المسيحية مع مينوشيوس أو قبله بقليل ، ويتصوره المؤلف في حوار مع صاحب لمه شيشليوس نقالييس ، ما يزال وثنياً . وغاية الكتاب رواية اهتداء هذا الأخير بعد أخذ وعطاء يعرض لها في ٤١ فصلاً . أما توزيع الفصول فجاء على الوجه التالي : من الفصل الأول إلى الفصل الرابع ، وصف الظروف التي وقع بها الاجهاع بين الصاحبين ، ثم دفاع عن الوثنية يدلي به شيشيليوس من الفصل ٥ إلى الفصل ١٣ ، ثم جواب المسيحي شيشيليوس من الفصل ١٤ إلى الفصل ١٣ ، ثم جواب المسيحي ألكاتمة ، التي تشتمل على الفصول ٣٩ . ٤٠ .

في مستهل الكتاب (ف ١ – ٤) يصف لنا المؤلف نفسه مرافقاً الصاحبين إلى الأرياف للاستجام ، ثم خارجاً معها ، ذات صباح ، إلى الكرم حيث نحيي شيشيليوس نصب أحد الآلهة الوثنية ، فيستهجن المسيحي ذلك من صاحبه ، وتنشب المناقشة ، ينطلق الثلاثة ، لمتابعتها ، إلى شاطئ البحر ، ويتفق الطرفان على أن يقيا مينوشيوس حَكماً فيها . أم يأخذ شيشاليوس ببيان شكاوى الوثنين من المسيحين بلهجة لاهوادة فيها . إن الإنسان جاهل لما يحيط به والعاكم لغز مستغلق ، ولا سبيل إلى إدراك الحق : لسنا نعرف عن الآلهة شيئاً ، وإنما تصورنا إياهم متدخلين في أمورنا هو ضرب من الوهم والحيال فدعنا على ديننا الروماني التقليدي ، وحسبنا حرصاً عليه ، أنه يكفل لنا حفظ كياننا القومي . أما المسيحيون فلا يحق لهم أن يحاولوا دك هذا الدين لأنهم لا مخلون من العيوب هم أيضاً ، فإنهم يوافون جمعية سرية ، كافرة مجرمة . أو ليس إمانهم بإله مصلوب وبحشر الأجساد نوعاً من الحمق والبلاهة ؟ فلاداعي إلى دين جديد ، ولنبق على الشك الذي يطمئن اليه ذوو الحكمة والبصرة . (ف ٥ – ١٣) .

ثم يأتي دور المسيحي أكتافيوس ، فيرد على صاحبه الوثني مبيناً بنظام العالم ، وجود إله واحد خالق ، وحمق الشرك الروماني الذي نفاه الفلاسفة أنفسهم ، ومبرئاً المسيحين من التهمة الموجهة إليهم (ف 15 – ٣٨) . فيعترف شيشيليوس بأنه مقتنع بأقوال صاحبه ويطلب المزيد من الاستطلاع لكي يصبح مسيحياً .

لقد جاء كتاب « الأكتافيوس » تحفة الأدب اللاتيني المسيحي في أول نشأته . وهو لا يمتاز بأصالة الفكر ، بل بالأسلوب الرائع الذي يبدو هذا الفكر عليه ، ويتطور في صياغة لغوية تضاهي تلك التي نجدها عند عظام أدباء اللاتين من أمثال شيشرون وسينيكا . هذا علاوة على كثرة المعلومات الواردة فيه ، والتي تدل على سعة اطلاع مؤلفه . صحيح أنه لم يلم بالعقيدة الماماً كافياً . لكن غايته لم تكن أن يضع عن هذه العقيدة إبانة شاملة ، بل أن يستميل عقول مثقفي زمانه إلى الدين المسيحي .

كل هذا يتعلق بالقديس أغسطينوس ، فراجعه عند يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط ، دار المعارف بمصر ، ١٩٥٧ ، ص ١٥ وتابع . وعند عبد الرحمن بدوي ، فلسفة العصور الوسطى ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٢ ، ص ١٥ تا . على أنه يجب تصحيح الحطأ الوارد في الصفحة ١٩ من هذا المرجع الأخير ، وهو أن كسيسياكوم ليست بلدة أغسطينوس ، بل هي مقام ريفي في جوار ميلانو ، لحأ إليها أغسطينوس مع صحبه للتأمل والتفكر .

القديس بولينوس النولي : ولد في بوردو ، سنة ٣٥٣ ، من عائلة كانت تحتل مكاناً مرموقاً في الطبقة الرومانية الارستقراطية . ولذلك أصبيح عضواً في مجلس الشيوخ الروماني ، وهو ما يزال شاباً ثم عين قننصلاً ، في سنة ٣٧٨ ، وحاكماً على اقليم القمبانيا ، في جوار روما ، سنة ٣٧٩ . ثم عاد إلى بنوردو ، في سنة ٣٨٠ ، وهناك قبل المعمودية ، فباع القسط الكبير من أرزاقه ووزعه على الفقراء . رحل بعد ذلك إلى بترشلونة ، في اسبانيا ، وقصد أخيراً نولا في ايطاليا ، فعنين أسقفاً على هذه المدينة في سنة ٣٩٤ . توفي سنة ٢٣١ ، مكرماً مشهوراً برسائله إلى عظهاء عصره ، وبشعره الذي يذوب سهولة وظرفاً وأناقة ولو لم يخل من بعض اهال طرأ عليه ، لأن بولينوس لم يرد أن يسترسل مع ذوقه الأدبي .

بْرُودُ نِسْيُوسُ : رُولِدُ فِي اسْبَانَيَةَ سَنَةً ٣٤٨ ، مَن عَائلَةً شَرِيفَةً . ونستنتج ، مَن مقدمة لديوان شيعْرَه الذي نشره سنة ٤٠٥ ، أنه نشأ نشأة مسيحية ، ولكنه لم يكن متديناً مخلصاً لإيمانه . فشغل المناصب العليا وتقرب إلى الامبراطور ثيودوزيوس . ثم تاب إلى ربه بين سنة ٣٩٥ و ٤٠٠ وأراد أن يكفر عن ماضيه بنظم الشيعر في الرد على الأضاليل ، وفي الفضيلة وتمجيد الله وتكريم القديسيين . وربما حج إلى رومة للغاية ذاتها . هذا وإنا لا نعثر له على أثر بعد نشر ديوانه ، في سنة ٥٠٠ .

# صفحة ۹۷

أبولونيوس الطياني : انظر في هذه الشخصية التي تكاد تكون اسطورية، فريد جبر ، أبولونيوس الطياني ، دائرة المعارف لفؤاد افرام البستاني ، ج ، ص ٤٣١ .

#### صفحة ١١٢

عن ترْتولْيانوس والقديس أغسطينوس ، راجع يوسف كرم ، المرجع المذكور ، ص ١٧ – ٤٩ ، وعبد الرحمن بدوي ، المرجع المذكور أيضاً ، ص ١ – ٣٩ .

# ملحق للفصل الثاني

ملاحظة : إنا نحيل ، للأعلام الواردة أساوًهم في هذا الفصل ، على الجزء الأول من هذا الكتاب ، ص ٢١٨ تا ، وعلى الكتـــابين المذكورين سابقاً وهما :

١) يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط ،
 القاهرة ، ١٩٥٧ .

٢) عبد الرحمن بدوي ، فلسفة العصور الوسطى ، القاهرة ، ١٩٦٢ .
 وإنا نكتفي ، هنا ، ببيان وجيز عن ترجمة كل من المفكرين الذين
 لم يتعرض هذان المؤلفان لذكرهم في كتابيها .

# صفحة ١٢٦

فوثيوس ( ٨٢٠ – ٨٩٧) . كان من أشهر أدباء بيزنطية عندمسا أراده الأمبراطور بطريركاً على القسطنطينية ، فشغل هذا المنصب مرتين ( ٨٥٨ – ٨٥٨ ، ٨٧٨ – ٨٨٨) من غير أن يستطيع الحصول على موافقة روما . فسعى وطلب ووعد وأوعد ، وكان ذلك كله عبثاً لأن البطريرك المعزول ، حينئذ ، القديس أغناطيوس ( المتوفى سنة ٨٧٨) بقي مصراً على ألا يستقيل . علاوة على أن تصرفات الرجل بينت أنه

لم يكن أهلاً للمنصب ، فلم يعترف به بابا روما البتة . وهذا هو الذي أدى بفوثيوس إلى أن يستخدم امكاناته وعبقريته لدك الكرسي الرسولي . فرد عليه البابا نيقولاوس الأول ( ٨٥٨ – ٨٦٧) ، ثم طلب البابا هدريانوس الثاني ( ٨٦٧ – ٨٧٧) تحريمه من المجمع المسكوني الثامن ( ٨٦٨ – ٨٧٠) المعروف أيضاً بالمجمع القسطنطيني الرابع .

#### صفحة ١٢٧

غريغوريوس بَلَهَان ( ١٢٩٦ - ١٣٥٩ ) . مؤسس المذهب الخاص المتعلق بالتثليث في علم اللاهوت والمعروف «بالبَلَميّة ». كان أبوه موظفاً في البلاط الامبراطوري ، وابتدأ هو دروسه في الأدب والفلسفة، ولكنه لم ينهها ، إذ أنه دخل الدير في جبل أثوس ، حديث السن . ولم تتح له الحياة الرهبانية أن يتعمَّق في علم اللاهوت . ثم لم يلبث أن المنصب حتى مماته . أما في الدير ، فإنه انصرف إلى الزهد وإلى نوع خاص من المشاهدة كان يسميها في اللغة اليونانية «هـزبكـيًّا» أعنى « الاطمئنان» . وهي مشاهدة ، الغاية الحاصة منها ، مُعرَّفَةُ بالله فاثقة يشبُّهها بَلَّهَاسُ بالضَّيَاءُ الذي أشع حول المسيِّح إذ تجلي على جبل الطابور، في ما يرى بعض الشارحين . ومن ثم الاصطلاحات اليونانيــــة : « هــزينكسميــــة » للدلالة على النظرية ، وقد نستطيع تعريبها « بالاطمئنانية » ، و وَ النَّورِ الطَّابُورِي ، للدَّلالة على نـوع النعمى الـذي نخلع على تلـك المعرفة السامية لله ، طابعها الحاص. ولقد استنكر بعضهم القول بذلك « النور الطابوري » ، فاضطر صاحبنا إلى أن بجعله أساساً لنظرية تامة في علم اللاهوت . فلا يتصور بكهاس اللاهوت شيئًا بسيطاً لا نهاية له ،

بل «عدداً لا يحصى من الكالات قائمة حول مركز لا يناله ادراك». وها هو ذا علمه اللاهوتي في أصوله من هذه الناحية : «يشبه الله فلكاً روحانياً قديماً ، غير مخلوق ، فيه ثلاثة أشياء متباينة مختلفة حقاً ، ولوكانت متحدة بانحاد لا فصل فيه ، متصلاً بعضها ببعض حقاً اتصالاً لا تجزؤ فيه . وهي :

أولاً: نواة مركزية غير مرئية مطلقاً ، غير مدركة ، منزهة عن كل مشاركة وتقسيم ، وهي الذات الإلهية بحد ذاتها .

ثانياً : وفي هذه النواة المركزية ثلاث نقاط ، متباين بعضها مع بعض ومع المركز تبايناً حقاً ، وهي الأقانيم الثلاثة الإلهية .

ثالثاً: عدد من الأشعة المتباين بعضها عن بعض حقاً ، مصدرها هو النواة المركزية والنقاط الثلاث . فمنه تنبعث ، أزلاً ، تلك الاشعة كل منها وفقاً لنوع عملها ولطبيعتها الحاصة وبدون أن يطرأ عليها تغيير ، لتتصلل بالمخلوقات التي ظهرت في الزمان .

وهذه الأشعة هي «أفعال» الله بمعنى أنها «قواه» تعالى وصفاته ، أعنى على الأقل تلك التي اتفق على تسميتها «بالصفات الفعلية أو النسبية ». ثم إن أحد هذه الأشعة هو النور الإلهي أو النعمى «المؤلمة» وهو الذي ظهر للرسل على جبل الطابور ، وبمشاهدته تكون سعادة الملائكة والأصفياء في السهاء .

تلك هي فكرة المذهب الأساسية ، وذلك هو إله بكياس . (راجع في الموضوع م. جوجي DTC ، المقال «بكياس» ، عمود ١٧٣٥ – ١٧٧٦ و ١٧٧٧ و ١٨١٨ ) . ولقد رد على هذه النظرية كثير مسن الأساقفة وعلماء اللاهوت الأرثوذكسيين ، ولكنها قبلت في أحد المجامع

البيزنطية ، ولم تلبث أن انتشرت في الكنيسة اليونانية وغيرها من الكنائس الشرقية . أما الكنيسة الكاثوليكية فلم ترض بها يوماً .

#### صفحة ١٢٨

القديس ثيودوروس الستتوديتي : نسبة إلى دير الستتوديون الذي قطعه له بطريرك القسطنطينية القديس ترينز ، بعد أن أصلح الرجلان ما بينها (٧٩٨) . وكانا قد اختلفا إذ طلق الامبراطور قسطنطن السادس امرأته الشرعية (٧٩٥) ، فعابه القديس ثيودوروس على ذلك بالرغم من أن إحدى قريباته كانت هي التي أراد قسطنطين الزواج منها . ثم عادت الأمور إلى نصابها وأصبح دير الستوديون المركز الفكري الديني لبيزنطة كلها . وكان القديس يراجع في كل أمر ديني ، حتى الديني بطريرك القسطنطينية ، فلم ينتن يوماً عن خطته السديدة في الدفاع عن العقيدة الصحيحة وحقوق الكنيسة ، ولو اقتضى ذلك أن يقف في وجه الأمبراطور ذاته . مات في المنفى ، في ١١ تشرين الثاني سنة ٢٠٨ . وكانت كلماته الأخيرة : « كونوا دائماً على أهبة الاستعداد. لا تدعوا السلطة الزمنية تتدخل في المسائل الدينية والعقدية . لا نقاش مع الهراطقة . المقاومة حتى الموت في سبيل الإعان » .

# صفحة ١٣٤

ميخائيل القيرولاري: — كان بطريرك القسطنطينية من سنة ١٠٤٣ إلى سنة ١٠٥٤ . في سنة ١٠٥٣ حث أحد الأساقفة الشرقيين على أن ينشر كتاباً بهجو فيه بعض العادات المذهبية الدينية عند اللاتين . وتبعه في هذا الهجاء أحد الرهبان الشرقيين أيضاً . فرد الكردينال هُومُبُرِّت على

هذا الأخير ، فانسحب معترفاً بخطئه . لكن ميخائيل بقي مصراً على موقفه ، فحرمه الكردينال في ٢٦ تموز سنة ١٠٥٤ بكلام فيه نيل من كرامة الشرقيين . وتم بذلك ، منذ التاريخ المذكور ، الانشقاق الذي كان قد أخذ يعمل ، بين الكنيستين الشرقية والغربية ، منذ القرن التاسع ، كها رأينا .



ففرست الأعلام

الاجنبية الوارد ذكرها في هذا الجزء مرتبة على حروف المعجم



| Bar Hæbræus           | ابن العيري                                          |
|-----------------------|-----------------------------------------------------|
| Abélard               | ایلاردوس او<br>ایپلاردوس ، او<br>ایلار ، او ایپلارد |
| Erasme                | ارسموس                                              |
| Adam de Paris         | ادم الباريسي                                        |
| Arianisme             | الأريانية                                           |
| Isidore de Séville    | انیدوروس الاشبیلی                                   |
| Alexandre de Halès    | الاسكندر الهاليزي                                   |
| Quiétisme             | الاطمئنانيــة                                       |
| Altaner               | التانير                                             |
| Alphonse de Liguori   | <br>ا <b>لفونس</b> ده ليغوري                        |
| Alcuin                | الكوين                                              |
| Alain de Lille        | آلین ده لیل                                         |
| Eudes Rigaud          | ارد ریغو                                            |
| Elie bar Shinaia      | ایلیا بن شینیا                                      |
| Emery                 | ایمیری                                              |
| Babaï le Grand        | باباى الاعظم                                        |
| Banez                 | بانييز                                              |
| Pépin le Bref         | بيبين لوبريف                                        |
| Barthélémy de Messine | برتلماوس المسيني                                    |
| Barsuma               | برصوما                                              |
| Burgundio de Pise     | <br>برغنديو البيز <i>ي</i>                          |
| L'Eptateucon          | البرنامج السباعي الحلقات                            |
| Béranger de Tours.    | برنجيه التورننسي                                    |

Pierre le Vénérable. Pierre de Tolède Pierre Moghila. Pélagianisme. Le Congruisme. de Billuart. Boyer Paul de Tella. Boèce Thomas d'Héraclée Timothée 1er Théophile Procopovitch Thierry de Chartres J.W. Thompson Théodoret de Cyr Théodore de Mopsueste

Jacques de Vitry
Jean de Jandun
Georges des Arabes
Gérard de Crémone
Gerbert
Gilbert de la Porrée
Le jannésisme
Georges Scholarios
David de Dinant
d'Alverny
Démétrius Cydonès
Denifle
Duns Scot
Dom Stolz
le Didascalion

بطرس الوقور او الجليل بطرس الطليطلي بطرس موغيلا البلاجيانية البلغية بلوار (ده) بواييه بولس التلاري بويسيوس توما الهرقلى تيموتاوس الاول تيوفيلوس بروكوبوفيتش تييري الشرتريزي ج و تومیسون تيودوريطس القورشي تيودوروس الصيصى او المبسوستي جاك ده فترى جان ده جندرن جاورجيوس العرب جرار او جرارد الكريموني جربرتس جلبير ده لابوريه الجنسينية جورج سكولاريوس داود الديننتي دلفرني دمتريوس قيدونيس دنيفسل دنس او دونس سکوت دوم شتولز الديدسكاليون

| Denys l'Aréopagite      | <b>نیرنی</b> زیرس الآریرباجیتی                                                                                  |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Denys d'Alexandrie      | يونيزيوس الاسكندري<br>يونيزيوس الاسكندري                                                                        |
| Diodore de Tarse        | این دوروس<br>پیودوروس الطرسوسی                                                                                  |
| Pseudo-Denys            | -ين دون -<br>ديونيزيوس المنغول                                                                                  |
| Robert Grossetête       | -عد دادات د<br>روبیر غروستیت                                                                                    |
| Roscelin                | دوعن<br>رومىلين                                                                                                 |
| Roland de Crémone       | بد۔ ہے۔<br>رولان الکریمونی                                                                                      |
| Raymond de Penafort     | ريمون ده بنيافرر<br>ريمون ده بنيافرر                                                                            |
| Raymond Martin          | دیون مرتین اومرتینوس<br>ریمون مرتین اومرتینوس                                                                   |
| Zwingli                 | د. ده د ۱۵ و د ده و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د د و د |
| St Victor (Ecole de)    | صد- ي<br>م <i>نان فيكتور</i> او فكتور ( مدرسة )                                                                 |
| Sergius                 | مىرجيوس                                                                                                         |
| Sévère d'Antioche       | صوروس الانطاكي<br>مطيروس الانطاكي                                                                               |
| Sévère Sebokt           | مىقىروس سبوكت<br>مىقىروس سبوكت                                                                                  |
| Salamanque              | سلامنكا                                                                                                         |
| Sophronius              | سوفرونیوس او مىوفرونیوس                                                                                         |
| Chartres (Ecole de)     | قبرتر ( مدرسة )                                                                                                 |
| Les Chartrains          | الفرتریزیون او الشرتریون<br>الفرتریزیون او الشرتریون                                                            |
| Charlemagne             | <b>شارل</b> الاعظم ال شارلمان                                                                                   |
| Gabriel Marcel          | غبرييل مرسيل                                                                                                    |
| Grégoire Palamas        | وریون بلما <i>س</i><br>غریفوریوس بلما <i>س</i>                                                                  |
| Grégoire le Thaumaturge | غريقوريوس صاحب الكرامات                                                                                         |
| Grégoire de Nazianze    | مريقوريوس النازينزي<br>غريقوريوس النازينزي                                                                      |
| Grégoire de Nysse       | غريغوريوس النيسي                                                                                                |
| Guillaume               | علاده او غیلیوم<br>غلیرم او غیلیوم                                                                              |
| d'Occam                 | ۰۰۰۰ اوکام او اکام                                                                                              |
| d'Auxerre               | ٠٠٠٠ درسير او الاوسيري                                                                                          |
| de St Thierry           | ۰۰۰۰ ده سان تیبري                                                                                               |
| de Champaux             | ۰۰۰ ده شامبوه                                                                                                   |
| de Conches              | ۰۰۰۰ ده کونش                                                                                                    |
| de Mærbeke              | ۰۰۰۰ ده موریکه                                                                                                  |
| d'Auvergne              | Asista a a a                                                                                                    |

| Gauthier (Léon)     |                                  |
|---------------------|----------------------------------|
| De Gonet            | غوتىيە (لىرن)                    |
| Gunsalve de Burgos  | غونيه ( ده )                     |
| Guibert de Nogent   | غونسالف ده بورغوس                |
| Van Steenberghen    | غيبير النرجنتي                   |
| François de Ventura | فان شتينبرغن                     |
| Frédéric            | فرانسوا ده فنتورا                |
| Valla               | فردريك                           |
| Flotter             | نــــلا<br>نام                   |
| Photius             | فلوتسر                           |
| Fulbert (St)        | فو ثي <i>و س</i><br>             |
| Fishacre            | فولبرتوس                         |
| de Vyver            | فیشکر<br>                        |
| Philippe de Grève   | <b>فيف</b> ــر                   |
| Philoppon           | فيليب الغريفي                    |
| Les Cappadociens    | فیلوبونوس<br>التاریخ .           |
| Cajetan             | القبادرقيون                      |
| Cossiodore          | کاجتـان<br>کاسیودوروس            |
| Camelli             | حاسبودوروس<br>کاملـــي           |
| Capréolus           | ڪا <del>ماي</del><br>کيريولوس    |
| Biblicisme          | عبريون <i>وس</i><br>الكتابية     |
| Biblicistes         | الكتابيون<br>الكتابيون           |
| Xénophane           | انتدابیو <i>ن</i><br>کسینوفان    |
| Kilwardby           | کسیبود <i>ن</i><br>کلوردبی       |
| Kokovtzov (Paul)    | مىوردىبى<br>كوكوفتزوف (بولس)     |
| Cyrille Lucaris     | کیرلس لوکاریس<br>کیرلس لوکاریس   |
| Larfranc            | میرس توندری <i>تن</i><br>لانفران |
| Laon (Ecole de)     | المعربين<br>الأون ( مدرسة )      |
| Laurent             | لوران<br>لوران                   |
| Lucien d'Antioche   | بوران<br>لوقيانوس الانطاكي       |
| Louis le Pieux      | موقياتون مانسسي<br>لويس التقي    |
| Mabillon            | مويس التدي<br>مابيون             |
|                     |                                  |

Магассі Marc de Tolède Marcus Varron Marcianus Capella Maxime le Confesseur Melchior Cano Menzel Vincent de Beauvais le Molinisme Michel Scot Michel Cérulaire Michel le Bègue Nicolas de Sicile Hermann l'Allemand Hermès Halduin Henri Aristippe Hilaire de Poitiers Hildebert de Tours Jean de Salisbury Jean de St. Thomas Jean Scot Erigène Jean Gunsalvi Jean Chrysistome Jean Cantacuzène Jacques de Venise

مراتشي مرقس الطليطلي مرقس فارون مرقبانوس كبيلا مكسيموس المترف ملكيور كائو منتزل منصور البوقننسي المولينية میخائیل او میشیل سکرت ميخائيل او ميشيل القيرولاري ميخائيل او ميشيل اللجلاج تقولا المبتلى هرمان الالماني هرميس ملدوين هنرى ارستيب هيلاريوس البكتفنسي هيلدبير التورننسي يومنا ده سالسبري پرهنا ده سان توما يوهنا سكوت اريجينوس يوحنا غنسلفي يرحنا فم الذهب ال الذهبي القم يوحنا الكنتاكوزاني يعقوب البندقى



# مراجع الحيكتاب

العربية والاجنبية التي عول عليها المؤلفان في هذا الجزء مرتبة اسماء مؤلفيها على حروف المعجم



Abélard, Historia Calamitatum, PL, CLXXVIII

ابلارد ، تاریخ الکوارث ، PL ے ۱۷۸ ·

ي إبن خلدون ، المقدمة ، وترجمتها لده سلان

ابن ميمون ، دلالة الحائرين ، طبعة

۵ منك ، باريس ، ۱۸۵۲ ــ ۱۸۲۸

T.A.

Maimonide, Le guide des égarés, éd. Munk, Paris, 1856-1866.

Athénagore, supplique au sujet des

chrétiens, éd. Bardy, «Les

sources chrétiennes», No. 3.

ابين رشد ، فلسفة ابن رشد ( فصل القــال ، الكشف عن مناهج الادلة ، العلم القديم ) القامرة ، ١٣١٣ ، ١٣٢٨ •

ابو العركات بن كبر ، مصباح الظلمة ، في PO

اثينا غورس ، التوصية في حسق المسيحيين ، طبعة بردى و النابع السيمية ، عدد ٣

Eginhard, Vita Caroli

Pseudo-Aristote:

- Liber de Causis

Secretum secretorum

- Théologie

Erasme, Essai sur le Libre arbitre, intr. et trad. française de P. Mesnard, éd. Chaix, Alger, 1945

اجنهار ، حياة شارلان

ارسطو المنحول: - في القبر المعض ، أو كتاب الأسباب

ب بير الإسرار

\_ الاتولوجيا ، او علم الربوبية

ارسموس ، ف حرية الاختيار ، ترجمة مينار ( الرئسية ) ، شيكس ، الجزائر ، ١٩٤٥

Arnou, Platonisme des Pères, DTC, col. 2310 s.

Alexandre du Pont, Roman de Mahon, (1258), éd. Paris, 1831

Asin Palacios, Los origines de la teologia escolastica, Mélanges Mandonnet, Vol. II, Vrin, Paris, 1930

Asin Palacios, El-Averroismo teologico de Santo Tomas de
Aquino, ap. Homenaje a D.
Franc. Codera (Estudios de
erudiction oriental, Saragosse,
1904, p. 271-331.

Asin Palacios, Abenhazem de Cordoba, Madrid, 1927-1932, 5 vol.

# Augustin (St.):

- Confessiones
- De doctrina christiana
- De libero arbitrio
- De ordine
- Epistolæ
- In Psalmos

#### Clément d'Alexandrie:

- Pédaguogue, PG, VIII, col. 250
- Stromates, PG, VIII, col. 740
- Protreptique, introd. et trad. de Cl. Mondésert, Sources chrétiennes, No 2

ارنو ، افلاطونية الآباء ، في DTC و ٢٣١٠ ثا ٠

الاسكندر البنطي ، قصة ماهون (١٢٥٨) ، طبعة باريس ، ١٨٣١

آسين بلاسيوس ، العلم اللاهوتي ، او علـــم اللاهوت المدرسي في اصوله التاريخيـة ، متفرقات مندونية ح ٢،فرين ، باريس ١٩٣٠

أسين بلاسيوس ، رشدية القديس توما اللاهوتية ، في دابحاث في الشرقيات، سرغوسا، ١٩٠٤

آسین بلاسیوس ، این حزم القرطبی ، مدرید ، ۱۹۲۷ مجلدات

اغسطينوس (القديس)

\_ الإعترافات

ـ في العقيدة السيحية

\_ في حرية الاختيار

\_ في النظام

\_ الريسائل

\_ في المزامير

اكليمنضوس الاسكندري

ב ו צستاذ ، PG ج ۸ ، ع ۲۵۰

\_ المتفرقات PG ح ۸ ، ع ۷٤٠

 Alonso, Notas sobre los traductores toledanos, Domingo Gundisalvi y Juan Hispano, al-Andalus, 1943

Alonso, Las fuentes literarias del «Liber de Causis», al-Andaluss, 1945

Amman, Honorius 1er, in DTC

Amman, Nestor, in DTC

Amman, L'Affaire de Nestorius vue de Rome, in Rev. sc. rel., 1949-1950, (4 art.)

Andræ (Tor), Muhammed, sein Leben und sein Glaube, Gættingen, 1932; trad. ang. par Theophil Menzel, Londres, 1936

Andræ (Tor), Der Ursprung des Islams und das Christentum, in Kyrkohistorik Arsskrift, 1925.

Uberweg-Geyer, Grundriss der Geschichte der Philosophie.

# Origène:

- Comm. in Math., PG, XIII, 1017
- Periarchôn, Leipzig, 1913
- Homélies sur la Genèse,
   éd. Baehrens, Leipzig,
   1920, t. VI
- Homélies sur l'Exode, éd. de Lubac, «Sources chrétiennes», No. 16

الرنزو ، ملاحظات حول المترجمين الطليطليين مومنفو غونديسالفي ويوحنا الاسباني ، مجلة الاندلس الاسبانية ، ١٩٤٢

الونزر ، المصادر التاريخية للكتا ب« في الخير المعض » أو « في الاسباب » ، مجلـــة الاندلس الاسبانية ، ١٩٤٥

امان ، هونوريوس الاول ، ن DTC

امان ، نسطور ، ن DTC

آمان ، تسطور ومشكلته في نظر روما ، مجلة العلوم الدينية ، ١٩٤٩ ــ ١٩٥٠ ، ٤ مقالات ·

اندریه ( طرر ) ، محمد ، حیاته وعقیدته ، غرتنفن ، ۱۹۳۲ ، ترجمه الی الانکلیزیة تیرفیل منتزل ، لندن ، ۱۹۳۲

الدريه ( طور ) ، المسيحية والاشلام في اصوله القاريخية ، مجلة تاريخ الكنيسة ، ١٩٢٥

اربرفغ \_ غير ، تاريخ الفلسفة في معالمــه ، طبعة ١١ ·

# اوريجينيس :

- تاسیر انجیل متی PG ح ۱۳ ،
  - ع ۱۰۱۷
- \_ في الاصول ، طبعة ليبتزتج ، ١٩١٣ \_ مواعظ في سفر التكوين ، طبعة بهرنس ليبتزيج ، ١٩٢٠ ، ح ١
- مواعظ في سفر الخروج ، طبعة ده لرباك و المنابع المسيحية ، عدد ١٦

Irénée (St.), Adversus haereses, PG, VII, col. 843

ايرينيوس او ايريناوس ، في الرد على الهراطقة ح ٧ ، ع ٨٤٣

الباجرري ، حاشية على جوهرة التوحيـــد ، القامرة ، ١٣٥٢ ــ ١٩٣٤

Paret, Brunet et Tremblay, La renaissance au XIIe s., les écoles et l'enseignement, éd. Vrin, Paris, 1933.

باريه وبرونيه وترمبليه ، النهضة في القـــرن الثاني عشر ، المدارس والتعليــم ــ او « المدارس ٢٠٠٠ ، فرين ، باريس ١٩٣٣

Barth (Karl), Kirchliche Dogmatik, éd. Kaiser, München يرث ( كارل ) ، العقيدة الكنسية ، طبعية كيزر ، منشن ·

Bardenhewer, Geschichte der Altkirchlichen Literatur, éd. Herder, Friburg in Brisgau, 1902-1932, 5 vol. بردنهيفر ، تاريخ الفكر في الكنيسة القديمة ، طبعة هردير ، فريبورغ في برسفار ، ١٩٠٢ م ١٩٣٢ ، ٥ مجلدات

Bardy (Gustave), La littérature patristique des «Quæstiones et responsiones» sur l'Ecriture

بردي (غرستاف) نتاج الآباء الفكري في الاسئلة والآجوبة عن الكتاب المقدس، في مجلــة الكتاب المقدس، ١٩٣٢، ١٩٣٢٠٠

Bardy, La règle de foi d'Origène, in Rev. des sc. religieuses,

1933

1917

Sainte, Revue Biblique, 1932,

بردي ، قاعدة الإيمان عند اوريجينيس ، في مجلة و الابحاث في العلسوم الدينية ، ١٩١٧ ،

Bardy, Théodoret de Cyr, in DTC

بردي ، تيودوريطس القورشي ، ن DTC برغوار ، الكنيسة البيزنطية، في مجموعة BEHE

J. Pargoire, L'Eglise byzantine, coll. BEHE, Paris, 1905

برمييه ، تاريخ الفلسفة ، الكان ٠

باریس ، ۱۹۰۵

Bréhier, Histoire de la philosophie, Alcan.

| Bréhier,                        | Les    | idées | philos | ephqiues ( |  |  |
|---------------------------------|--------|-------|--------|------------|--|--|
| et religieuses de Philon d'Ale- |        |       |        |            |  |  |
| xand                            | rie, ' | Vrin, | Paris, | 1925       |  |  |

Brockelmann, Barhebrœus, EI

Browne (Laurence E.), The eclipse of Christianity in Asia, Cambridge, 1933

Pierre Lombard, Libri sententiarum quatuor.

Pellat Ch., La légende de Mahomet au moyen âge, ETI, 3t trim. 1943

Pellat Ch., Le roman de Mahomet, ETI, 4e tr., 1943

G. Bois, Concile de Chalcédoine, DTC.

Bær (Tj. de), Die Widersprüche der Philosophie nach al-Ghazzali und ihr Ausgleich durch Ibn Roschd, Strassburg, 1894

Portalié ,art. Augustin, DTC

Baumstark, Aristoteles bei den Syrern in V-VII Jht, Leipzig, 1900 پُټرهييه ، آراء فيلون الاسكندري الطسفية والدينية ، فرين ، باريس ، ١٩٢٥

پېروكلمان ، ابن العيري ، في EI

ُبرونه ( لورنس ) ، انحجاب المسيحية في آسية ، كمبردج ، ١٩٣٢

بطرس اللومباردي ، الكتب الاربعة في الاحكام •

بلا (شارل) ، اسطورة محمد في القرونالوسطى، في ETI انفصل الثالث من سنة ١٩٤٢

بلا (شارل) ، قصة محمد ، في ETI بلا (شارل) ، قصة محمد ، في ١٩٤٢

ج\_ برا ، مجمع خلقدونة ، في DTC

يور (ده) مناقضات الفلسفة في نظر الغزالي ، واستواؤهافي نظر بن رشد ، ستراسبورغ ۱۸۹٤ •

بورتالييه ، اغسطينوس ، ن DTC

برمشتارك ، ارسطو عند الشاميين من القـرن الشامس الى القرن السابع ، ليبزيـــج ، Baumstark, Griechische Philosophen und ibre Lehren in der syrischen Literatur, Bonn, 1922

Baumstark, Syrisch-arabische Biographien des Aristoteles, Leip-

Buhl, art. Bosra, in EI

zig, 1898

Bédoret, Les premières traductions tolédanes de philosophie, 3 art., in Revue néoscolastique de philosophie, 1938

G. Théry:

- --- Tolède, grande ville de la renaissance médiévale, éd. Heintz, Oran, 1944
- Autour du Décret de 1210:
- David de Dinant, Bibl. thomiste, le Saulchoir, Kain, 1925
- 2) Alexandre d'Aphrodise, ibid, 1926
  - Entretien sur la philosophie musulmane et la culture française, éd. Heintz, Oran, 1945
  - L'entrée du pseudo-Denys en Occident, Mél. Mandonnet, Vol. II, Vrin, Paris, 1930

بومشتارك ، فلاسفة اليونان وتعاليمهم في الفكر الشامي ، بون ، ١٩٢٢

بومشتارك ، مؤرخو ارسطو الشاميون العرب ، ليبزنج ، ۱۸۹۸ ·

برمل ، بمرى ، في EI

بيدوريه ، الترجمات الطليطلية الاولى فسي الفلسفة ، في مجلة د المدرسية الفلسفيسة المحدثة ، ، ۲ مقالات ، ۱۹۲۸

تري ال تيري ( الاب ) : \_ طليطلة ، المدينة العظمـــى للنهضــــة الوسيطية ، مينتس ، وهران ، ١٩٤٤

ــ حول مرسوم السنة ۱۲۱۰ : ۱ ) د**اود الدیننتی ،** المکتبة الترمستیة ، لوسوشرار ، کی*ن ،* ۱۹۲۰

٢ ) الاسكندر الافروديسي ، المسدر ذاته ، ١٩٢٦

سحنيث حول الفلسفة الاسلامية والثفافة الفرنسية ، مينتس ، وهران ، ١٩٤٥

ـ وصول ديونيزيوس المنحول الى الغرب ، في « متفرقات مندونييه » ، ح ۲ ، فريسن باريس ، ۱۹۳۰ Thomas d'Aquin (saint):

- Commentaire des sentences
- De Potentia
- De Spiritualibus creaturis
- --- De Veritate
- In Boetii de Trinitate
- Quaestiones Quodlibetates
- Summa contra Gentiles
- Summa theologica

A.M. Jacquin, Les rations necessariœ» de Saint Anslme, Mél.

ris, 1930

1927

Mandonnet, Vol. II, Vrin, Pa-

القاهرة ، ١٣٢٥ هـ ١٩٠٧ م ٠

الجرجاني ، كتاب التعريفات ، طبعة فلوغــل ، ليبزتج ، ١٨٤٥

الجرجاني ، كتاب شرح المواقف للايجسى ،

نتوما الاكريني (القديس):

ـ في القوة

- ف الحقيقة

\_ في المتفرقات

\_ شرح الإحكام

- في المخلوقات الروحية

ـ الخلاصة اللاهوتية ·

عند القديس انسلمس ، متفرقات

ـ عن كتاب بويسيوس في الثالوث

\_ الشلاصة في الرد على الاجانب

١٠م٠ جاكين ، الاصول المعنوية الضروريـــة

مندونیه ، ح ۲ ، فرین ، باریس ، ۱۹۳۰

جلسرن ، ابن سينا ومنطلق دنس سكــوت ، مستندات ، ۱۹۲۷

Gilson, Dante et la Philosophie,

Gilson, Avicenne et le point de dé-

part de Duns Scot, Archives.

Vrin, Paris, 1939

Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale, Vrin, Paris, 2e éd., 1944

Gilson, Héloïse et Abélard, Vrin, Paris, 1938

Gilson, introduction à l'étude de Saint Augustin, Vrin, 1929.

جلسون ، دانته والفلسفة ، فرين ، بـــاريس 1171

جلسون ، روح القلسقة الوسيطية ، فريسن ، باریس ، ۱۹۶۶

جلسون ، هلوييز وايلارد ، فريسن ، بـــاريس · 1174

جلسون ، مدخل الى درس القديس اغسطينوس ، فرین ، ۱۹۲۹ ۰

- Gilson, Le moyen âge et le naturalisme antique, à la suite de "Héloïse et Abélard"
- Gilson, La notion d'existence chez Guillaume d'Auvergne, Archives, 1946
- Gilson, La philosophie de saint Bonaventure, Vrin, Paris, 1943
- Gilson, Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin, Archives, 1926-1927
- Gilson, Réflexion sur la controverse saint Thomas - saint Augustin, Mél. Mandonnet, I, Vrin, Paris, 1930
- Gilson, Roger Marston, un cas d'augustinisme avicennisant, Archives, 1933
- Gilson, Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant, Archives, 1929-1930
- Gilson, Etudes de philosophie médiévale, Strasbourg, 1921
- J. de Jandun, Defensor pacis

1939

Janssens, L'entretien de la Sagesse, de Bar Hebrœus, Bibl. Fac. lett. Univ. Liège, fasc. LXXV,

- جلسون ، القرون الوسطى والطبيعية القديمة ، ملحق الكتاب « هلوييز وابلارد » ٠
- جلسون ، مفهوم الوجود عدد غليوم دوفرنيه ، مستندات ، ١٩٤٦ ·
- جلسون ، **فلسفة القديس بونافنتورا ،** فريــن ، باريس ، ۱۹۶۳
- جلسون ، لماذا نقد القديس توما القــــديس اعسطينوس ، مستندات ، ١٩٢٧ ـ ١٩٢٧
- جلسون ، خواطر في المناقشة حول القـــديس توما والقديس اغسطينوس ، متفرقــات مندينيه ، ح ۱ ، فرين ، باريس ، ۱۹۳۰
- جلسون ، روجيه مارستون ، مثل عن الاغسطينية المصطبغة بالسينوية ، مستندات ، ١٩٣٢ ·
- جلسون ، المصادر اليونانية والعربية للاغسطينية السينوية ، مستندات ١٩٢٩ \_ ١٩٣٠
  - جلسون ، ابحاث في الفلسفة الوسيطيسية ، ستراسبورغ ، ١٩٢١ ·
    - ج و ده جندون ، ناصر السلم •
- جنسنس ، حديث الحكمة ، لابن العبري ، مكتبة كلية الاداب ، جامعة لييج ، دفتر ٧٥ ،

# Jugie :

- in DTC, Eutyches, Jean
   Damascène, Monophysites,
   Scholarios, Sévère d'Antioche
- Georges Scholarios et saint Thomas dAquin, Mél. Mandonnet, Vrin, Paris, 1930
- Theologia dogmatica christianorum orientalium, Letouzey, Paris, 1926
- Nestorius et la controverse nestorienne, Paris, 1912
- Eutychès et l'Entychianisme, in DTC
- Monothélisme, in DTC

بي . DTC اوتيخيس ، يوحاسسا الدمشقي ، الموتونيزية ، سكولاريسوس سفووس الإنطاكي .

- ـ جورج سكولاريوس والقديس تومـا ، متفرقات مندرنيه ، فرين ، باريس ، ١٩٣٠
- علم اللاهوت العقدي عند المسيحييان الشرقيين ، لوتوزيه ، باريس ، ١٩٢٦ ·
- ے نسطور والمناظرات النسطوریــــة ، باریس ، ۱۹۱۲
  - \_ اوتيخيس والاوتيخية ، في DTC

ـ المونوتيلية ، في DTC

- الجريني ، كتاب الارشاد الى قواطع الادلة في الصول الاعتقاد ، طبعه وترجمة لوسياني ، المطبعة الوطنية ، لورو ، ١٩٣٨ ٠
- \_ الخياط ( ابو الحسين عبد الرحيم بن محمد ) . كتاب الانتصار ، طبعة نيبرغ ، القاهرة ، ١٩٢٦
- \_ دانييل ، الافلاطونية وعلم اللاهــوت التصوفي ، اوبييه ، باريس ، ١٩٤٤ ·
- David de Dinant. Comm. des Métaphysiques

Daniélou, Platonisme et théologie

1944

mystique, éd. Aubier, Paris.

\_ دارد الديننتي ، شرح الميتافيزيقيــات

J.A. Destrez, Les disputes quodlibétiques de saint Thomas, d'après la tradition manuscrite, ap. «Mél. Thomistes», Le Saulchoir, Kain, 1923

J.M. Déchanet, Guillaume de St-Thierry, Bibl. Médiévale, éd. Ch. Beyaert, Bruges, 1942

R. Devreesse, Le patriarcat d'Antioche depuis la paix de l'Eglise jusqu'à la conquête arabe, éd. Gabalda, Paris, 1945

A. d'Ancona, La leggendo di Maometto in Occidente, in Giornale storico della litteratura

italiana, 1889

Denzinger, Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de rebus fidei et morum, Herder 1963

Joseph Sarachek, Faith and Reason: the conflict over the rationalism of Maïmonides, Columbia University, 1935

Scot Erigène, De divisione naturae

Salaville, l'Hénotique, DTC

Salman, Algazel et les Latins, Archives, 1935-1936

\_ ج٠١٠ دستريز ، مناقشات القديس توما في المتفرقات ، من خلال المخطوطات الماثورة، في د المتفرقات التومستية ، ، لوسولشوار ، كين ، ١٩٢٣ ٠

ح٠م٠ ديشانيه ، غيليوم ده سان تييري ، المكتبة الوسيطية ، شارل بيار ، بروج ، ١٩٤٢ ٠

ر دفريس ، بطريركية انطاكية منذ استقسرار الكنيسة حتى الفتح العربي ، غبلـــدا ، باريس ، ١٩٤٥ ·

ا دنكونا ، **اسطورة محمد في الغرب ، في «** مجلاً الفكر الايطالي التاريخية ، ، ١٨٨٩ ·

دنزنغر ، مجموعــة العقائد والتحديــدات والتمريحات المتعلقة بالايمان والخلقيات ، عدة طبعات احدثها هردر ١٩٦٣

سراشيك ، الايمان والعقل : الصراع حـــول عقلانية ابن ميمون ، كولومبيا يونفرستي ،

سكوت اريجينس ، تقسيم الطبيعة ،

سلنيل ، الهينونيك ، ن DTC

سلمان ، الغزالي واللاتين ، مستندات ، ١٩٣٥ - ١٩٣٦

- Sauter, Die peripatetische Philosophie bei den Syrern und Arabern, in Arch. üfr Gesch. der Philosophie, B. XVII, 1904
- P. Synave, La révélation des vérités divines naturelles d'après St. Thomas d'Aquin, Mél. Mandonnet, Vrin, 1930
- Louis Chardon, La Croix de Jésus, éd. et intr. du P. F. Florand, Le Cerf, Paris, 1937
- H. Charles, Christianisme et Islam des nomades syro-arabes aux alentours de l'hégire, ap. ETI, 2e trim. 1946
- H. Charles, Le christianisme des Arabes nomades sur le Limes et dans le désert syro-mésopotamien aux alentours de l'hégire, Bibl. des Hautes Etudes, éd. Leroux, Paris, 1936
- Duchesne, L'Eglise au VIe siècle, Paris, 1925
- Diadoque, Cent chapitres sur la perfection spirituelle, éd. des Places, coll. «Sources chrétiennes», No. 5.
- Ch. Diehl et G. Marçais, Le monde oriental de 395 à 1081, in Hist. Gén., P.U.F., Paris, 1944

- سوتر ، فلسفة المشائين عند الشاميين العـرب ، مستندات لتاريخ الفلسفة ، ح ۱۷ ، ١٩٠٤
- سيناف ، وهي الحقائق الالهية الطبيعية في نظر القديس توما الاكويني ، • متفرقات مندونيه » فرين ، ١٩٣٠
- شاردون ، صلیب یسوع ، طبعه وقدم له ف · فلوران ، منشورات لوسرف ، ۱۹۳۷ ·
- شارل ، المسيحية والاسلام بين اعراب الشام في زمان الهجرة ، في ETI الفصل الثانـي من سنة ١٩٤٦
- شارل ، الاعراب المسيحيون على التخوم وفــي صحراء الشام ايام الهجرة ، مكتبـــة الدراسات العليا ، لورو ، باريس ، ١٩٣٦
- دوشين ، الكنيسة في القرن السادس ، باريس ،
- ديادوقوس ، مئة فصل في الكمال الروحسي ، طبعة دي بلاس ، في « المنابع السيحية ، عدد ٥ ·
- ش ديهل وج مارسيه ، العالم الشرقي مـن ٢٩٥ التي ١٠٨١ في مجموعة « التاريــــخ العام » ، منشورات فرنسا الجامعيــة ، ١٩٤٤ •

رستم ( اسد ) ، كايسة مدينة الله انطاكيسة العظمى ، ٣ مجلدات ، منشورات النور ، بيروت ، ١٩٥٨

رنان ، فلسفة المشائين عند الشاميين ، باريس ١٨٥٢ ·

رنان ، ابن رشد والرشدية ، باريس ، طبعة ٣ ١٨٦٦ ·

ريمون مرتينوس ، شرح قانون الايمان •

ريمون مرتين ، صراع الايمان زدا على المطمين واليهود •

زيجيتي ، ترجمة يوحنا النمشقي اللاتينيية الموضوعة في منفاريا في القرن الثاني عشر ، بودابست ، ١٩٤٠

سباع ي ( هاشم ) ، **نفسانية الشرقي ،** محاضرة في ترنس ، راجـع غردية ، **قيم انسانية** •

سباط ، عشرون رسالة وضعها مؤلفون مـــن المسيحيين العرب ، القاهرة ، ١٩٢٩ ·

شدياق ، كتاب الرد الجميل للغزالي ، طبعــة وترجمة فرنسية ، مكتبة معهـد الدراسات العليا ، لورو ، باريس ، ١٩٣٩

شندله ، بحث في ميتافيزيقا غيليوم دوفرنيـه ، منشن ، ١٩٠٠

Renan, De philosophia peripatetica apud Syros, Paris, 1852

Renan, Averroès et l'Averroïsme, Paris, 3e éd., 1866

Raymond Martin, Explanatio symboli

Raymond Martin, Pugio fidei adversus Mauros et judeos

Szigeti, Translaio latina Johannis

Damasceni sœculo XII, in

Hungaria confecta, Budapest,

1940

Sebaī (Hachem), La psychologie de l'Oriental, conf. à Tunis, cf. Gardet, Humanisme

P. Sbath, Vingt traités d'auteurs arabes chrétiens, Le Caire, 1929

Chidiac, Réfutation excellente, éd. trad. et présentation du Radd al-Jamil de Ghazali, Bibl. de l'Ec. des Hautes Etudes, Leroux, Paris, 1939

St. Schindele, Beiträge zur Metaphysik des Wilhelm von Auvergne, Munich, 1900

- Chouraqui, Dieu vivant, No. 10
- Chenu, Le dernier avatar de la théologie orientale en Occident au XIIIe s., Mél. Auguste Pelzer, Louvain, 1947
- Chenu, Un essai de méthode théologique au 12e s., RSPT, mai, 1935
- Cheikho, etc..., Traités inédits d'anciens auteurs arabes, musulmans et chrétiens, Beyrouth, 1911
- Cheikho, Trois traités anciens de polémique et de théologie chrétienne, al-Machriq, Beyrouth, 1923
- Cheikho, Seize traités théologiques, 1906
- Cheikho, Vingt traités théologiques d'auteurs arabes chrétiens, 2e éd. Beyrouth, 1920

- شؤراتي ، الاله الحي ، عدد ١٠ ،
- شُرِنُو ، التشوية الأخير لعلم اللاهوت الشرقيي في الغرب ، في القرن التـــالث عشر ، مجموعة بلزر ، لوفين ، ١٩٤٧
- شَوْنو ، مجاولة تطبيق منهجية لاهوتية فــــي القرن الثاني عشر أب المار ١٩٣٥
  - شون ، علم اللاهوت في القرن الثالث عشر ٠
- شيخو ، معارف ، اده ، رسائل غير مطبوعية المؤلفين قدماء من العرب ، مسلميسسن ومسيحيين ، بيروت ، ١٩١١
- شيخى ، ثلاث رسائل قديمة في الجدل وفـــي علم الملاموت المسيحي ، المشرق ، بيروت ١٩٢٢ ·
- شيخو ، ست عشرة رسالة في علم اللاهـوت ، بيروت ، ١٩٠٦
- شيخر ، عشرون رسالة لاهوتية وضعها مؤلفون من المسيحيين العرب ، طبعة ٢ ، بيروت ،
- عبده ( الشيخ محمد ) ، الفيلسوف ابو الوليد محمد بن رشد ، الاسلام والمسيحيـــة ، القاهرة ، ١٣٥٧
- عبده ( الشيخ محمد ) ، رسالة التوحيـــد ، مابعة القاهرة

- .Gallay, Grégoire de Nysse, poèmes et lettres, coll. «Les grands écrivains chrétiens», Vitte, Lyon-Paris, 1941
- Gallay (P.), Grégoire de Nazianze, les discours théologiques, Vitte, Lyon-Paris, 1942
- Gandillac (M. de), A propos de Grégoire de Nysse, ap. Dieu Vivant, No. 3
- Gagnebet, La nature de la théologie spéculative, RT, 1938
- Gagnebet, Le problème actuel de la théologie, Divus Thomas, Plaisance, 1943
- Graf Georg, Die arabischen Schriften des Theodorus abu-Qurra, Paderborn, 1910
- Graf Georg, Catalogue des manuscrits arabes chrétiens conservés au Caire, Cité du Vatican, 1934
- Graf G, Geschichte der arabischen christlichen Literatur, Cité du Vatican, 1944 et 1947
- Garrigou-Lagrange, De Revelatione
- Gardet, cf. bibliographie du 1er vol.

- غاليه ، غريغوريوس النازينزي : اناشيد ورسائل مجموعة د المؤلفون المسيحيون العظام ، فيت، ليون ، باريس ، ١٩٤١
- غالييه ، غريغوريوس النازينــــزي : الخطب اللاهوتية ، فيت ، ليون ، باريس ، ١٩٤٢
- غاندياك ، حول غريغوريوس النيسي ، ف....ي منشورات د الاله الحي ، ، عدد ٣ ·
  - غانيبيه ، علم اللاهوت النظري ، RT
- غانيبيه ، مشكلة علم اللاهوت الحالية ، او في حاضره ، بياسنتزا ، مجلة « توما الالهي ، ١٩٤٣
- غراف ، مصنفات تيودوروس ابي قرة العربية ، بادربرن ، ١٩١٠
- غراف ، فهرست المخطوطات العربية المسيحيسة المحفوظة في القاهرة ، مدينة الفاتيكان ، ١٩٣٤
- غراف ، **تاريخ الفكر العربي المسيحي ،** مدينــة الفاتيكان ، ١٩٤٤ و ١٩٤٧
  - غرديه ـ لاغرنج ، في الوحي •
- غرديه ، راجع جريدة المصادر في الجزء الاول •

- Grégoire de Nysse, Vie de Moïse, Introduction et traduction de J. Daniélou, coll. Sources chrétienne, No. 1
- Grégoire de Nysse, La création de l'homme, Intr. et trad de Laplace, notes de J. Daniélou, Sources, No. 6
- Grégoire de Nysse, Discours catéchétique, intr. et trad. par Louis Méridier, coll. Hemmer et Lejay, Picard, Paris, 1908
- Grégoire de Nazianze, Carmina, PG, XXXVII, col. 397-1699
- Grégoire de Nazianze, **Discours** théologiques, cf. Gallay
- J. de Ghellinck, L'entrée de Jean de Damas dans le monde littéraire occidental, Byzant. Zeitschr., 1912
- Glorieux, Siger de Barabant, in DTC
- Gauthier (L), Hayy Ibn Yaqzan d'Ibn Tufayl, intr. et trad., Alger 1900, Beyrouth 1937
- Gauthier, La théorie d'Ibn Rochd sur les rapports de la religion et de la philosophie, thèse de doctorat, 1909

- غريفوريوس النيسي ، خلق الانسان ، مهد لـه وترجمة لابلاس ، مع حواشي لدانييلـو ، المنابع المسيحية ، عدد ٦
- غريغوريوس النيسي ، الخطاب في التعليم الديني مهد له وترجمه لويس مريدييه ، مجموعة همر ولوجيه ، بيكار ، باريس ، ١٩٠٨
  - غريغوريوس النازينزي ، الاناشيد PG عريغوريوس النازينزي ، الاناشيد ٢٩٧ ـ ١٦٩٩
- غريفوريوس النازينزي ، الخطب اللاهوتيــة ، راجع غاليه •
- غلنك (ح · ده ) دخول يوحنا الدمشقي في العالم الفكري الغربي ، المجلة البيزنطية ، ١٩١٢ ·
  - غلوريوه ، سيجر البرابنتي ، في DTC
- غوتييه ( ليون ) ، حي ابن يقظان لابن طفيل تمهيد وترجمة فرنسية ، الجزائر ١٩٠٠ ، سروت ١٩٣٧
- غوتييه (ليون) ، نظرية ابن رشد في العلاقات بين الدين والفلسفة ، رسالة الدكتوراه ، ١٩٠٩

E.R. Goodenough, An introduction to Philo Judeus, Yale Univ. Press, 1940

Van Steenberghen, Siger de Brabant d'après ses œuvres inédites, Louvain, 1931-1942

Van Steenberghen, Aristote en Occident, Louvain, 1946

Fagnan, Histoire dss Almohades, Alger, 1893

Vajda, Le commentaire de Saadia sur le Séfer Yecira, REJ, nouv. sér. t. VI

Vajda, Introduction à la pensée juive du moyen-âge, Vrin, Paris, 1947

Vajda, La théologie ascétique de Bahya Ibn Paquda, Cah. de la Soc. Asia., VII, 1947

Fritz, art. Nicée, DTC

1933

Festugière, L'enfant d'Agrigente, éd. du Cerf, coll. «Chrétienté», No. 6

Ventura, La philosophie de Saadia Gaon, éd. Vrin, Paris, 1934

de Vaux, La première entrée d'Averroès chez les Latins, RSPT, ا · ر · غردنف ، مدخل الى اليهودي فيلون ، مطابع جامعة يال ، ١٩٤٠

فان شتينبرغن ، سيجير البراه تي من خسلال تثاره غير المطبوعة ، لوفين ، ١٩٣١ \_

فان ستنبرغن ،ارسطو في الفرب ، لوفيسن ، ١٩٤٦

فانيان ، قاريخ الموحدين ، الجزائر ، ١٨٩٣

فجدا ، شرح سعدية في « سفر يصيره » مجلة الابحاث اليهودية ، المجموعة الحديثة ح ٢ ·

فجدا ، مدخل الى الفكر اليهودي في القسرون الوسطى ، ( يذكر ايضا : الفكر اليهودي) فرين ، باريس ، ١٩٤٧

فجدا ، تعليم بهيا بن باقوده اللاهوتي فــــي الزهديات ، دفاتر الجمعية الاسيويـــة ، ١٩٤٧ ٠

فريتز ، المقال « نيقيه » ، في DTC

فستوجيار ، صبي اغريجنت ، منشورات لوسرف مجموعة «المسيحية» عدد ٦

فنتورا ، فلسفة سعدية غاون ، فرين ، باريس ، ١٩٣٤

de Vaux, Notes et textes sur l'avicennisme latin, Bibl. thomiste, Vrin, Paris, 1934

Voisin, L'Apollinarisme, Louvain, 1901

de Wulf, Hist. de la Philo. médiévale

Wolfson, Philo, Foundations of religious philosophy in Judaïsm, Christianity and Islam, Harvard University Press, 1947

Jean Vignaux, La pensée au moyenâge, Armand Colin, Paris, 1938

Cardahi (Chucri), La conception et la pratique du Droit International privé dans l'Islam, ap. Rec. des cours de l'Ac. de Dr Intern. t. IX, éd. Recueil Sirey, Paris, 1937

G.C. Capelle, Amaury de Bène, Bibl. thomiste, Vrin, Paris, Paris, 1932

Casanova, Mohammed et la fin du monde

Kraus, Un fragment prétendu de la recension d'Eustachius des œuvres de Plotin, ap. RHR, mars-juin, 1936

قو ( الاب ده ) ملاحظات ونصوص عن السينويه اللاتينية ، المكتبة التومستية ، فريـــن ، ماريس ، ١٩٣٤ ٠

فرازين ، الابوليثارية ، لوفين ، ١٩٠١

غرلف ( ده ) ، تاريخ الفلسفة الوسيطية

قولفسون ، فيلوف ، اسس فلسفــة دينية فــي اليهودية والمسيحية والاسلام ، منشورات جامعة هرفارد ، ١٩٤٧ ·

فينيو ، الفكر في القرون الوسطى ، ارمـــان كولين ، ١٩٣٨ ·

قرداحي (شكري) ، نظرية القانون الدوليي المتعلق بالامور الشخصية والعمل فيسي الاسلام، في «مجموعة محاضرات اكاديمية القانوني الدولي »، ح ٩ ، مجموعة سيرية، باريس ، ١٩٣٧

كابل ( ال كبيلا ) ، اموري ده بان ( او اموري البيني ) ، المكتبة الترمستية ، فريست ، باريس ، ١٩٣٢

كازانوفا ، محمد وانقضاء الدهر •

كرارس ، مقطوعة مزعومة من رواية اوستاكيوس لأثار ( او نص ) الملاطين في RHR ،مارس ... يونيو ، ١٩٣٦

Kraus, Zu ibn Muqaffa, R S O, 1934

Klinge, Die Bedentung der syrischen Theologen als Vermittler der griechischen Philosophie an dem Islam, ap. Zeitschr. für Kirchengeschichte, 1939

Congar, art. Théologie, in DTC

Cayré (F.), Patrologie et Histoire de la Théologie, Desclée et Cie, Paris, 1953

Cayré (F.), initiation à la philosophie de St Augustin, Desclée de Brouwer, Paris, 1947

Labourdette, La théologie, intelligence de la foi, RT, janv-mars, 1946

Lagrange, Le judaïsme avant Jésus-Christ, Gabalda, 1931.

Lammens, Le chantre des Omiades,

Lammens, Etudes sur le siècle des Omayyades, Beyrouth, 1930.

Lebon, Le monophysisme sévérien, Louvain 1909.

Lebon, Le monophysisme, Louvain, 1909.

Luther, Disputatio contra scholasticam theologiam. كراوس ، ابن المقفع ، RSO

كلنغه ، منزلة اللاهوتيين الشاميين من حيــــــث انهم ممثلو الفلسفة اليونانية لدى الاسلام • في « مجلة تاريخ الكنيسة » ، ١٩٣٩ •

كونغار ( او كنغار ) ، علم اللاهوت ، في DTC كيريه ، تاريخ فكر الآباء وعلم اللاهـوت ، دكليه وشركاؤه ، باريس ١٩٥٣

کیریه ، ا**طلاع علی فلسفة القدیس اغسطینوس ،** دکلیه ده بروفیر ، باریس ، ۱۹۶۷ ·

لابوردیت ، علم اللاهوت ، فقه الایمــان RT ینایر ـ مارس ، ۱۹۶۱

لاغرنج ، اليهودية قبل المسيح ، باريس ، غبلدا، ۱۹۳۱

لامنس ، شاعر الامويين •

لامنس ، دراسات في عصر الامويين ، بيروت . ١٩٣٠

لربون ، المذهب السفيري في وحدة الطبيعة في المبيع ، الرفين ، ١٩٠٩

لوبون ، المونوفيزية ، لوفين ، ١٩٠٩ ·

لوثر ، الرد على علم اللاهوت الدرسي

Luther, Propos de table.

Lossky (Vladimir,), Essai sur la théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Aubier, Paris, 1944.

Lossky (Vladimir), La théologie de la lumière chez saint Grégoire de Thessalonique, ap. Dieu Vivant, n°l

Lœnertz, Manuel Paléologue et Dèmétrius Cydonès, remarques sur leurs correspondances, Echos d'Orient, 1937.

Les Degrès du Savoir, Desclée de Brouwer, Paris, 1932.

Maritain (y), Science et Sages-Labergerie, Paris, 1935.

Maritain (J), Sept leçons sur l'Etre, Téqui, Paris, 3e éd.

Masnovo (Amato), Da Gulielmo d'Auvergne a san Tomaso d'Aquino, Milano, 1930, 34, 35.

Massignon, al-Kindi, El.

Massignon, Le Christ dans les Evangiles selon Ghazzâli, REI, 1932.

Massignon, Situations de l'Islam, Geuthner, Paris, 1933.

لوثر ، الاحاديث حول المائدة •

لوسكي ( فلاديمير ) ، بحث في علم الكنيسية المراقية اللاهوتي التصوفي ، اربييه ، باريس ١٩٤٤

لُّوسَكي ، ( فلاديمير ) ، علم اللاهوت النوراني عند القديس غريغوريوس التسالونيكي ، مجموعة ، دالاله الحي ، عدد ١

لونرتز ، مانوئيل باليولوغ ودمتريوس قيدونيس، تعليقات على مراسلتهما ، مجلة اصــداء الشرق ، ١٩٣٧ ·

ماریتین ، مراتب المعرفة ، دکلیه ده بروفیر، باریس ، ۱۹۳۲

ماريتين ، العلم والحكمة ، لابرجـــري ، ب باريس ، ١٩٣٥ ·

ماريتين ، فصول سبعة في الحق ، تكسى ، باريس ، طبعة ٣ ·

ماسنرفو ( أماتن ) ، من غيليوم دوفرنيه الى القديس توما الاكويني ، ميلانو ، ١٩٣٠ ، ٢٤

ماسنيون ، الكندي ، ن EI

ماسنيون ، المسيح في الاناجيل في نظـــر الغزالي ، ١٩٣٢ REI

ماسنيون ، حاضر الاسلام ، غرتنر ، باريس ۱۹۳۳ • Macdonald, in El. art: Ibn al-Assâl, Ibn Rushd, Kalam.

Macdonald, Continuous recreaand atomic time, Isis, IX, 1927.

Mansion, Le commentaire de St. Thomas sur le «De sensu et sansato» d'Aristote, in Mél. Mandonnet, Vrin, 1930.

Manuel (P.), La première traduction du Coran, ETI, 2em trim. 1945

Mélanchton, Vie de Luther.

Mandonnet, Siger de Brabant et l'averroïsme latin au XIIIe s. Louvain, 1908-1911.

Mandonnet, Chronologie des questions disputées de Saint Thomas d'Aquin, in RT, 1918

Mandannet, Pierre le Vénérable et son activité littéraire contre l'Islam, RT. 1893, t.I.

Munk, Mélanges de philosophie juive et 'arabe, Franck, Paris, 1859; Librairie univers. 1927.

Monneret de Villard (Ugo), Lo studio dell'Islam in Europe nel XII e nel XIII secolo, Cité du Vatican, 1944. ماكدونااد ، في EL المقالات : ابن العسال ، ابن رشد ، علم الكلام •

ماكدونالد ، الخلق المستمر والزمان الذري ، في ايزيس ، ١٩٢٧ ، ح ٩

مانسيون ( او منسيون ) ، شرح القديس توما لكتاب ارسطو في « الحس والمحسوس» مجموعة مندونيه ، فرين ، ١٩٣٠

مانوئيل ( بطرس ) ، ترجمة القرآن الاولى في ETI الفصل الثاني من سنة ١٩٤٥

ملنختون ، حياة لوثر

مندونيه ، سيجير البرابنتي والرشديــة اللاتينية في القرن الثالث عشر ، لوفيـن ،

> مندونيه ، تاريخ المسائل التي نـــاقشها القديس توما الإكويني ، في RT ١٩١٨ ·

مندىنيه ، بطرس الجليل ونشاطه الفكـري RT ردا على الاسلام ، المجلة التومستيـة ، ١٨٩٣ ، ح ١ ٠

منك ، متفرقات في الفلسافة اليهودية والعربية طبعة فرنك ، باريس ، ١٨٥٩ ، المكتبــة الجامعية ، ١٩٢٧ ·

مونريه ده فيلار ، درس الاسلام في اوروبا اثناء القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، مدينة الفاتيكان ، ١٩٤٤ Monneret de Villart (Ugo),

La vita, le opere, e i viaggi
di Ricoldo da Montecroce,
Orientalia christiana periodica,
Rome, 1944.

Mehren, Etudes sur la philosophie d'Averroès concernant son rapport avec celle d'Avicenne et de Ghazzâli, ap. Muséon, Louvain, 1888, 1889.

Mehren, trad. et éd. d'un texte d'Ibn Asâkir, 3e session du Congrès international des Orientalistes, t. II.

Michel, l'Union hyposatique. DTC.

Nicolas, Un nouveau commentaire de la Somme Théologique, RT, mai-oût, 1946.

Nau, Les Arabes chrétiens de Mésopotamie et de Syrie, du VIIe au VIIIe s., Cahiers de la Société Asiatique, Imprimerie Nat., Paris, 1933.

Nau, L'expansion nestorienne en Asie, conf. du Musée Guimet, t. XL, p. 269.

Nau, Dans quelle mesure les jacobites sont-ils monophysites ? in Rev. Or. Chrét., 1905.

Nau, Nestorius d'après les sources orientales, Paris, 1911.

مونريه ده فيلار ، سيرة ريكولدو دا مونته كروتشيه وآثاره واسفساره ، المنشورات الدورية في المسيحية الشرقية ، روما ، ١٩٤٤

مهرن ، فلسفة ابن رشد في علاقاتها بفلسفة ابن سينا والغزالي ، في الموزيون ، لوفين ، ١٨٨٨ ، ١٨٨٨ ،

مهرن ، نص لابن عساكر ، الجلسة الثالثة من مؤتمر المستشرقين الدولي ، ح ٢ ·

ميشيل ، الاتحاد الاقنومي ، في DTC

نقولا ، شرح جديد للخلاصة اللاهوتية ، المجلة التومستية ، مايو \_ اغسطس ، ١٩٤٦ ·

نر ، العرب المسيحيون في ما بين النهريـــن وسورية ، من القرن السابع الى القــرن الطامن ، دفاتر الجمعية الاسيرية ، المطبعة الرطنية ، باريس ، ١٩٣٣ ·

نو ، انتشار النساطرة في اسبة ، محساضرات متحف غيميه ، ح ٤٠ ، ص ٢٦٩ ·

نو ، نسطور من خلال المسادر الشرقيـــة ، باريس ، ١٩١١ ·

Neumark (David), Geschichte der jüdischem Philosophie des Mittelalters nach Problemen dargestellt, 1907-1928.

Hartmann, Damas, in El.

Horten, Falsafa, EI

Horten, Die Philosophie des Abu Raschid, Bonn, 1910.

Horten, Texte zum Streit zwischen Glauben und Wissen in Islam, Bonn, 1913.

Héfélé - Leclereq. Histoire des Conciles,

Hocédez, Les trois premières traductions du « De orthodoxa fide». in Le Musée belge, 1913.

Husik (Isaac), A History of medicval Jewish Philosophy, Philadelphie, 1941.

Hugues de St. Victor, De sacramentis christianae fidei.

Jérôme (St.) Prœf. in Paral.

Windrow - Sweetman, Islam and christian Theology, London, 1945.

نرمارك ( دارد ) ، تاريخ القلسفة اليهودية في العهد الوسيط وفقا لترتيب المسائسيسل ، ١٩٠٧ ــ ١٩٠٨

النيسابوري ( ابو رشيعد سعيد بن محمد )
« كتاب المسائل في الاختلاف بين البصريين ترجم Biram ،من هذا الكتاب ، القسم الخاص بالجزء الذي لا يتجزأ ، ليدن،١٩٠٧

هرتمان ، دمشق ، في EI

 $\mathbf{E}^{\mathrm{I}}$  هرتن ( اوهورتن ) ، القلسفة ، في

هرتن ، فلسفة ابي رشيد ، بون ، ١٩١٠

هرتن ، نصوص في الجدال بين العلم والايمان في الاسلام ، برن ، ١٩١٣

مفليه ، لوكلير ، قاريخ المجامع •

هوسديز ، الترجمات الثلاث الاولى للكتاب « في العقيدة القويمة » ، في المتحف البلجيك ي ١٩١٣ .

هوزيك ( اسحق ) ، تاريخ الفلسفة اليهوديــة في القرون الوسطى ، ( يذكـــر ايضا : الفلسفة اليهودية ) ، فيلادلفيـا ١٩٤١

هوغ ده سان فيكتور ، في اسرار الايمـــان المسيحي •

هيرونيموس ( القديس ) ، مقدمة لكتــــاب الموازيات •

وندرو ـ سويتمان ، الاسلام وعلم اللاهـــوت المسيحي ، لندن ، ١٩٤٥ ·

## ففرست

## نشأة علم اللاهوت المسيحي وموافقاته للفكر الإسلامي

| ٧  | كنيسة | آباء ال | عهد    | حي في   | المسي | بالفكر              | الكلام    | ناء علم         | : التا | صل الأول   | الف |
|----|-------|---------|--------|---------|-------|---------------------|-----------|-----------------|--------|------------|-----|
| ١٢ | •••   | • • •   | ,      | •••     | ••    | كلام                | علم الك   | د نشأة          | ني عه  | <b>– ١</b> |     |
| ۱۳ | •••   | •••     |        |         | عاقبة | لرة والي            | النساط    | كنائس           | _ 1    |            |     |
| ٣٢ | •••   | •••     | •••    | •••     | •••   | ي ٠٠٠               | الدمشقح   | يوحنا           | ب _    |            |     |
| ٤٩ |       |         |        |         |       |                     | المشترك   |                 |        | <b>- Y</b> |     |
| ٥, |       |         |        |         |       |                     | ن تمهيدي  |                 |        |            |     |
| ۰۰ |       |         |        |         |       |                     | الاصطا    |                 |        |            |     |
| ٥٢ |       |         |        |         |       |                     | الاختلا   |                 |        |            |     |
| ٥٤ |       |         |        | •••     | لة .  | ات المنز            | ام المسلم | استخد           | ب _    |            |     |
| ٧٧ |       |         |        |         |       |                     | م الهلنسة |                 |        |            |     |
| ۸۸ | •••   | •••     | •••    | •••     | •••   | •••                 | فلسفة     | <b>دو</b> ر الف | د _    |            |     |
| 17 | •••   | •••     | •••    | •••     | •••   | ••                  |           |                 | •••    | خاتمة      |     |
|    | ۲     | ىيطى    | ِ الوس | : الفكر | يطية  | ة <sub>»</sub> الوس | المدرسية  | عهد و           | : في   | صل الثاني  | الف |
| ۲١ |       |         |        |         |       | ف <b>ة</b> ، و      |           |                 |        | -          |     |
| 47 |       | •••     | •••    |         | •••   | õ                   | ة المهد   | التاربخية       | المواد | <b>- 1</b> |     |

| 177         | ••• | أ ـــ مقارنات سريعة                        |
|-------------|-----|--------------------------------------------|
| 174         | ••• | ١ _ في الثلثين الاولين من القرن التاسع     |
| 141         | ••• | ٢ ـــ أواخر القرن التاسع والقرن العاشر     |
|             | عشر | ٣ _ أواخر القرن العاشر ، القرن الحادي      |
| 144         | ••• | وسنوات القرن الثاني عشر الأولى ــ.         |
| 140         | ••• | ٤ ـــ القرن الثاني عشر                     |
| 147         | ••  | ب ـــ الترجمات عن اللغة العربيةو تو ارتحها |
| 184         | ••• | ٢ ــ طرح المسألة ٢                         |
| 184         | ••• | أ ــ المسلك العام                          |
| 107         | ••• | ب ـــ المراحل الثلاث الكبرى                |
| 107         | ••• | ١ ــ يوحنا سكوت إريجينيس                   |
| 104         | ••• | ٢ ــ القديس أنسيلموس                       |
| 177         | ••• | ٣ ـــ المدارس في القرن الثاني عشر          |
| 177         | ••• | ٣ _ عناصر الحل المادية                     |
| 177         | ••• | أ ــ المصطلحات والتمييز بين الفنون         |
| 177         | ••• | ب ـــ منهجية التعليم وتطوره                |
| 140         | ••• | ج ـــ الاتصال بالعرب ونتائجه               |
| 110         | ••• | ۱ - نفوذ ابن سینا                          |
| 111         | ••  | ٢ ـــ تبديعات أرسطو الأولى                 |
| 190         | ••• | ٣ ــــ أرسطو والرشدية                      |
| Y•V         | ••• | ٤ ــ الحل في أصوله البينثيوية              |
| Y•V         | ••• | أ ــ الحكمة والعلم يتصالحان                |
| <b>Y1</b> A | ••• | ب ـــ الأدوات الفلسفية                     |
| 777         | ••• | ج ـــ القديس توما والفلسفة وعلم الكلام     |

| 777         | •••   |          |           |         |          | ملسفة ال    |                |               |            |      |
|-------------|-------|----------|-----------|---------|----------|-------------|----------------|---------------|------------|------|
| 771         | لام   | لم الك   | ب وع      | الأجاذ  | د علی    | ة في الر    | الحلاص         | - Y           |            |      |
| 137         |       |          |           |         |          | لم الكلا    |                |               |            |      |
| 717         | •••   | ••       | •••       | •••     |          | •••         | وما            | دیس ت         | بعد الق    | _ •  |
| 727         | •••   | •••      |           | جع      | ں المرا  | إلى بعض     | سريعة          | اشارة         | _ 1        |      |
| 774         | •••   | •••      | •••       | •••     | •••      | •••         | •••            | خاتمة         | ب          |      |
| 779         |       | •••      | • • •     | •••     |          | •••         | •••            | •••           | •••        | ملحق |
| 1 > 1       | •••   | •••      | •••       | •••     | •••      | العظام      | المانية ا      | كنيسة         | آباء الأ   |      |
| <b>Y</b> Y£ | •••   | •••      | •••       | •••     | رلى      | ستة الأو    | لونية ال       | م المسك       | المجام     |      |
|             |       |          |           |         |          | كر الآبا    |                |               |            |      |
| 779         | •••   |          | •••       |         |          | يىن         | _              |               |            |      |
| <b>74</b>   | •••   | •••      | •••       | •••     | •••      |             | •••            | عام           | تمهيد      |      |
| 441         | •••   | •••      | •••       | •••     | بىع      | رن الرا     | قبل الق        | إلى ما        | عودة       | - 1  |
| 710         | •••   | •••      |           |         |          | ة بالمسيـ   |                |               |            |      |
| ۲۸۲         | •••   | •••      | •••       | •••     | •••      | •••         | ية             | الآرياة       | - 1        |      |
| 7/1         | •••   | •••      | •••       | •••     | ة        | النساطرا    | ري <b>ة</b> وا | النسطو        | <b>– Y</b> |      |
|             | ر     | ار يو سر | وابولين   | لينارية | الابوا   | ىطور :      | قبل نس         | _ 1           |            |      |
| 44.         | فات » | ء والص   | . الاسهاء | اشتر اك | ِل « با  | ، ، القو    | اللاذقي        |               |            |      |
| 794         | •••   | •••      | ا         | ل عليه  | ، المعوا | لملاحات     | الاصه          | ب _           |            |      |
|             | س     | ثيودو،   | طور و     | : نس    | طورية    | ر والنسا    | نسطو           | _ <b>&gt;</b> |            |      |
|             |       |          |           |         |          | سي ،        |                |               |            |      |
| *• ¥        | •••   | •••      | -         |         |          | ۔<br>يندر ي |                |               |            |      |
| ۳۱۳         | •••   | •••      | •••       | نی      | المسكو   | أفسس        | مجمع           | د ـــ         |            |      |

|             | ڡۣ  | احدة    | بيعة الو | ن بالط   | القائلة  | ىذەب     | ية او .      | المونوفيز | <u> </u>   |                |
|-------------|-----|---------|----------|----------|----------|----------|--------------|-----------|------------|----------------|
| ۲۱٦         | ••• | •••     | •••      |          |          | ••       | •••          | المسيح    |            |                |
| ۲۲۱         | ••• | •••     | •••      | •••      | السابع   | القر ن   | ع إلى        | ِ ن الراب | من القر    | _ <b>r</b>     |
| 444         | ••• | •••     | •••      | لة       | ن بيز نه | لرة عز   | النساط       | استقلال   | - 1        |                |
| **          | ••• | •••     | ••       | •••      | •••      | ية       | لو نو فيز    | مصير ال   | <b>- Y</b> |                |
| ٤٢٨         | ••• | ••      | •••      |          | لخلص     | یون ا    | لو نو فيز    | .1 _ 1    |            |                |
| ۳۲۸         |     |         |          |          |          |          |              | ب _ الم   |            |                |
| 414         | ••• | ••      | •••      | بنية     | سطنط     | في الة   | ـ ۱ <i>ـ</i> | ب         |            |                |
| 44.         | ••• | •••     | •••      | رية      | اسكند    | . في الإ | ـ ۲ ـ        | ب         |            |                |
| 44.         |     | •••     | •••      | •••      | ورية     | . في س   | ب ۳ –        | ب         |            |                |
| <b>4</b> 44 |     | •••     | •••      | فيزية    | اللمونو  | بيز نطة  | قاومة        | ج م       |            |                |
| 444         | ••• | •••     | •••      | يز نطي   | رس الر   | ليو نطو  | _ \ =        | -         |            |                |
| 447         | ••• | •••     | نوس      | وستينا   | اطور ي   | الامبر   | Y =          | -         |            |                |
| 451         | ••• | •••     | تقلة     | سة مس    | ية كني   | زنوفيز   | نظيم المو    | د ـ ت     |            |                |
| 454         | Ĺ   | السادسر | كوني     | ية المسَ | مطنطين   | ع القـ   | بة ومج       | المونوتيل | <b>– ۲</b> |                |
| ۳0٠         | ••• | •••     | •••      | •••      | ••       | • • •    | •••          | •••       | عامة       | خاتمة          |
| 405         | ••• | •••     | • • •    | •••      | •••      | • • •    |              | لمعترف    | موس ا      | مكسي           |
| 400         | ••• | •••     | •••      | •••      | •••      | •••      | •••          | إنطاكي    | وس ال      | لوقيان         |
| 401         | ••• | •••     |          |          | •••      | •••      | سي           | الطرسو    | ر وس       | <b>د</b> يو دو |
| 707         | ••• | •••     | •••      | •••      | •••      |          | ن            | المصيصم   | ر و س      | ڻيو دو         |
| 407         | ••• | •••     | •••      | •••      | •••      | •••      | ندري         | الاسك     | نضوس       | اكليم          |
| 401         | ••• | •••     | •••      | •••      | •••      | •••      | •••          | •••       | ينيس       | اوربج          |
| 411         |     | •••     |          |          |          |          | امات         | ذ. الك    | المنس      | غىغس           |

| 414 | <b>,</b> | •••   | • •   | • • • • | •••   |        | ,ر ي     | لاسكند      | ديونيزيوس ا            |
|-----|----------|-------|-------|---------|-------|--------|----------|-------------|------------------------|
| 414 | •••      | • • • | •••   | •••     | •••   |        |          |             | أثناسيوس (             |
| 410 | •••      | •••   | (,    | القديس  | لفم ( | ذهبي ا | بي أو ال | ۔<br>م الذہ | ير ن<br>يوحنا ذو الف   |
| 414 | •••      |       | •••   | •••     |       |        |          |             | ير<br>القديس كبر ل     |
| ٣٧٠ |          | •••   | •••   | •••     | •••   |        |          |             | تيو <b>دو</b> ر يطس    |
| 477 | •••      | •••   | •••   |         | •••   |        | -        | _           | القديس ايرين           |
| 478 | •••      | •••   | •••   | •••     | •••   |        |          |             | القبادو قيون           |
| 475 | •••      | •••   | •••   | •••     | ٠.    |        |          |             | . و دو<br>القديس       |
| **  | •••      | •••   | •••   | •••     | ي     |        |          |             | القديس                 |
| ۲۸۱ | •••      | • • • | •••   | •••     | •••   |        |          |             | القديس                 |
| ۳۸۲ | •••      | •••   | •••   | •••     | •••   |        |          |             | ديونيز يوس             |
| ۳۸٥ |          | •••   | •••   |         | •••   |        |          |             | القديس كىر             |
| ۲۸٦ | •••      | •••   | •••   | •••     | •••   | _      |          |             | القديس ليوا            |
| ۳۸۷ |          | •••   | •••   | •••     |       | _      |          |             | القديس انسا            |
| ۳۸۸ | •••      | •••   |       | •••     | •••   |        |          |             | يات<br>القديس هيب      |
| ۳۸۸ | •••      |       | •••   | •••     | •••   |        |          |             | يات القديس ابية        |
| ۳9٠ |          | •••   | • • • | •••     | •••   |        |          |             | ء ں<br>المساليون       |
| ۳9٠ | •••      | • • • |       |         |       |        |          |             | او زیبیوس<br>او زیبیوس |
| 491 | •••      | •••   |       | •••     | •••   |        |          |             | افاغروس ا              |
| 491 | •••      | •••   | •••   | •••     | •••   |        |          | -           | ديادو قوس              |
| 797 | •••      | •••   |       | د       | المدو |        | _        |             | المعانى المخ           |
| 47  | •••      | •••   | • • • | •••     | ••    |        | -        |             | القديس أ               |
| 4 1 | •••      | •••   |       |         | •••   | •      |          |             | القديس اغ              |
| 44  | •••      | •••   | •••   | •••     | • • • | •      |          |             | القديس اف              |
| 44  |          |       | •••   |         | •••   |        | •        | ,           | ۔ ب<br>القدیس غ        |
|     |          |       |       |         |       |        |          |             |                        |

| T11 | ••• | •••     | • • • | • • •      | • • • | • • •    | • • •  | • • •    | تر تو ليانو س |
|-----|-----|---------|-------|------------|-------|----------|--------|----------|---------------|
|     | Ĺ   | القديسر | ، وا  | ؟<br>دائيي | س ال  | بناغور   | . واثب | لينوس    | القديس يوسة   |
| 444 |     |         |       |            |       |          |        |          | تيو فيلو      |
| ۲۰۳ |     |         |       |            |       |          |        |          | القديس بولين  |
| ٤٠٣ | ••• | •••     | •••   | •••        | •••   | •••      |        | •••      | برو دنسيوس    |
| ٤٠٤ | ••• | • .     | •••   | •••        | •••   | •••      | •••    | طياني    | ابولونيوس ال  |
| 4.0 | ••• | •••     | • • • | •••        | •••   | •••      | •••    | •••      | فو ثيو س      |
| ٤٠٦ |     |         |       |            |       |          |        |          | غريغوريوس     |
| ٤٠٨ | ••• |         | •••   | •••        | •••   | ۔<br>ببي | الستود | وروس     | القديس ثيود   |
| ٤٠٨ | ••• | •••     | •••   | •••        | •••   | •••      | •••    | ولاري    | ميخائيل القير |
| ٤١١ | ••• | •••     | •••   | •••        | •••   |          | جنبية  | علام الا | فهرست الآ     |
| 113 |     |         |       |            |       |          |        |          | مراجع الكتا   |